論

評

### 小林秀雄 『私の人生觀 批

Je Au rire éternel condamnés, suis de mon coeur le vampire, Un de ces grands abandonnés

Et qui ne peuvent plus sourire!

Baudelaire, Les Fleurs du Mal, "L'heautontimoroumenos"

ーかの神に見捨てられた偉大な重罪人のお仲間 は自分の血を啜る吸血鬼だ、

もはや頰笑むことはかなわぬ!(多田道太郎訳) 永遠の笑いの刑に処せられて、

-ボードレール『悪の華』「ワレトワガ身ヲ罰スル者」

得したボオドレエルの一面貌を吶々と語る事が出來る樣に思はれ の別離が出來る樣に思ふのだ。恐らく推參不遜にも見える僕が獲 を殆ど支配してゐたと言つていゝ。今僕はやつとこの一卷に一種 『惡の華』一卷はこの數年來、つまり僕の若年の決定的一時期

> 袴 谷 憲 昭

もするのであるが、無論僕は、そんな違いが言いたいわけで はな くる。まるで、僕は、小林氏とは逆向きに年を取っているような気 い。誰にとっても年を取ることの難しさに変りはないのであるが、 益々惨めにもそれに固執しようとさえしているようにも感じられて ていたその年令に近くなっても、青春から離れられないどころか、 に壇上から「私の人生觀」を語る大家の地位を益々不動なものとし からも、戦争からも、どんどん別離していって、満場の聴衆を相手 の人生觀」を講演した昭和二十三年の四十六才にそろそろ近いと言 ことを口にするにはなんと年を取り過ぎてしまったことか。こんな 決意で小林氏のことに触れてみたいが、それにしても僕は、そんな 僕も「僕は自身の指を傷つける事なしに彼の創痍に触れまい」との ったほうがよい年令なのである。しかるに、僕は、小林氏が、青春 感慨を催しながら、同氏の年譜を繰ると、僕なんぞは、同氏が「私 したのは、同氏の年譜によれば、昭和二年、二十五才の時である。 小林秀雄氏が、「「惡の華」一面」において、右のように 述べ たるのだ。僕は自身の指を傷つける事なしに彼の創痍に觸れまい。 冒頭に掲げた「ワレトワガ身ヲ罰スル者」の一詩句を原文で示

らない。一体僕はなにを言いたいのか。しかし、こんなことを書いてみたところで結局はロクなことにはなかで、その人の生き方が変っていくようにも思えてくるのである。ただ問題は、その人の青春を残りの人生でどう生きどう捉えていく

讃美する現今の「心の時代」の到来があるのだといわなければなる まい。しかし、老年の割合の増大を笠に着て世の中に向ってお説教 形での、早くも老成しおとなしく内面に向って行く枯渇した精神を 向って突っ掛かっていく若い批判精神を捥ぎ取ってしまったような 然のことだといえるのかもしれないのである。そこに、烈しく外に 考え方に合わせて世の中を眺めることがあったとしても、むしろ当 だから、老年の割合が増えるにつれて、その自分たちに都合のよい だ齢を重ねた人にとって都合がよいだけだということを忘れまい。 だ。しかし、若い人を管理できるように思えるような世の中は、 うとかいう風潮に棹差したりするような真似はできない はず なの はまたそんな不用意な一般化を前提に大学生を高校生並に管理しよ 今の大学生が幼稚化したとか高校生化したとかと判断したりあるい 識すれば、まるで平均寿命が延びたのと平行でもするかのように、 さがあるのだといわなければなるまい。しかも、この点を明確に認 ばされるのは老年ばかりだというところにこの問題の本質的な困難 とではないということなのだ。いかに医学が発達しようが、引き延 と感じられていることは、寿命が延びるとは決して若さが延びるこ おうとも振舞えるとも思ってはいないが、このことで僕にはっきり ようもなく社会に忍び込んできている問題に僕は敢えて冷淡に振舞 題だって近々他人事ではなくなるはずだ。こんなふうにしてどうし 平均寿命が延びたとは最近よく言われることだし老齢化社会の問

んなことでも管理が可能だと思ってしまっているのでは ある ま いしまう世の中だから尚更困るわけである。ために、今や体制者はどる体制代弁者である知識人ほど易々とジャーナリズムに持栄されてにいつでも成り下がってしまうからにほかならない。しかも、かかる。というのも、批判精神を欠如した人は、単なる体制側の代弁者を垂れている人ほど、実はお年寄に対しても冷淡なもの な の で あ

か。

先生の報告書によれば、その反対理由は次のとおりである。は実施されることに決り、今や私立大学にも実施が迫られている。しかし、あんな規格品で全国の大学進学希望者が一人残らず試されたいとでも若さがあればあんなものではない。もっとも、老人は、どったでも若さがあればあんなものはダメだとすぐ判断がつこう。しかし、あまりにも単純に断を下してはならず慎重に審議しなければならないとしたところで、相手は根本的には絶対に変わるはずのなを売り渡すことにほかなら式の発想をするかもしれないが、ちょを売り渡すことにほかならだ。一部利用を認めること自体、それに魂ならないとしたところで、相手は根本的には絶対に変わるはずのなならないとしたところで、相手は根本的には絶対に変わるはずのななが決めた代物なのだ。一部利用を認めること自体、それに魂かし、あまりにはかならないとすれば、なんでそんな代物に慎重を売り渡すといる。との断を下した。この五月十六審議を要しようか。従って、仏教学部教授会は、この件に関して、審議を要しようか。従って、仏教学部教授会は、さんな代物に慎重を売り渡する。

われない。も、これで現在の入試がかかえている問題点が解消するとは思も、これで現在の入試がかかえている問題点が解消するとは思え、どのような形(全面利用・一部利用)で導入をはかるにして

2 むしろ共通一次試験の失敗を、私学にまで拡大させるおそれ

## 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

### 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷

かまる

- 列化は避けられない。 ーがいかに秘密保持に留意しても、国公私にまたがる大学の序3 今日のごとき受験産業の隆盛下にあっては、大学入試センタ
- ると思われる。
  自の入試を実施するとすれば、受験生の負担はかえって増大す
  4.かりにこの新テストを一部利用したとしても、さらに大学独
- 行われる、このようなテストにはなじまないと考えられる。て創意をこらすべきもので、とくに私学の場合は、全国一律に5.入学者の選抜については、大学独自の判断と基準にもとづい
- 譏りをまぬがれない。 わらず、これを65年度から実施しようとしているのは、拙速のっ。これだけの報告書では、具体的な内容が不明であるにもかか。
- を密にし、こうした卑劣なやり方に反対すべきである。は、事実とすればきびしく批判されるべきである。私学は連絡7―助成金問題をちらつかせて、参加を強要する 文部省の 態度

どともなれば、既に新聞等でも報道されたように、「新テスト」にだとはいえ、実際には仲間内でしか知られていないとすれば勿体ながかなわないと思われるほど見事なもので、既に公表になったものがかなわないと思われるほど見事なもので、既に公表になったものがかなわないと思われるほど見事なもので、既に公表になったものに結論を出すとも限らず、目を外に転ずれば、慶応大学の塾長なたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致してたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致してたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致してたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致してたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致してたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致してたといえるのかもしれない。駒沢大学内の各学部教授会が一致している。

老成した面影を見出して、「心の時代」にふさわしいお説教を 垂 れのような結論を早急に下してしまったのであるが、それは仏教のものような結論を早急に下してしまったのであるが、それは仏教のものような結論を早急に下してしまったのであるが、それは仏教のもれる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、若者にすられる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、若者にすられる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、若者にすられる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、それは仏教のもれる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、それは仏教のもれる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、それは仏教のもれる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、それは仏教のもれる現象に気易く乗っかって、今やお年寄のみならず、若者にすられる現象に気易く乗っかって、仏教学部教授会は、いかにも若過ぎるかさて、それはともかく、仏教学部教授会は、いかにも若過ぎるか

生觀』を批判的に取挙げてみた方がよいと考えたのである。と、どうせ敵にまわすなら雑魚ではなく、それらにいまなお影響をよいが、それについての感想の一端は別に認めたものの、本論評でよいが、それについての感想の一端は別に認めたものの、本論評で(4)。

もしれないが、自分の恥しい過去を顧みるときには大体が手元も狂 ያን てすっきり書いてみたいとは思っているが、あまりその自信もな 分その危険性を知っているから、かかる状況に陥らないよう、 わせわざと曖昧模糊を決め込むケースも大いにありそうだ。僕は十 な指摘さえできぬ自分をとても恥しく思う。しかし、誰でもそうか て語ったり書いたりしたこともあるので、我胸を傷めずしてはこん を他人に説明するときには、『私の人生觀』の口吻を意識して 真似 して他人事のような口は利けないわけで、僕は勿論自分自身を知識 われるような箇所が沢山見出されるからである。かく言う僕自身決 だが、批評家と称しながら、その通念自体に微塵も批判的な目を向 も触れるであろらが、小林氏の『私の人生觀』からの口移しかと思 あると言えそうな気もする。彼以降の知識人の語る仏教には、 念を更に箔を付けて売り渡している張本人こそ、実は小林秀雄氏で けることなく、彼の後に続く知識人たちに、仏教に対する誤った通 教は悟りの宗教である」という一句に表現されるごとき考え方なの 人だなぞと思ったことも振舞ったことも金輪際ないけれども、仏教 ところで、仏教が誤解されていることの元凶のような通念が「仏 警戒心は解除することなく読 んでもらいたい。

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

識人は、 小林氏を権威と仰ぐだけで自分ではなにも考えることのできない知 は氣が附けば氣が附くほど恐ろしい事だ」などと言うものだか はれずにものを考へる力を、現代の知識人から奪つてゐるか、これ ら逃れているかのように、小林氏は「さやうな區別が、どんなに囚 教を推奨しているに過ぎないのだが、それを自分だけはさも通念か るのだ。「知性」とは言葉による正しいことの決着(pravicaya、 ねない。 傍したものであるから、その路線に添って、通念と化した逆様の仏 である。しかるに『私の人生觀』は、知性を蔑みした体験主義を標 だから、両者はむしろ真向から対立していると見做すべきものなの 択)だが、「悟り」とは言葉では表現できない体験しか意味しない かもしれないが、実はまるで逆様なことを言ってしまったことにな 宗教と言い換えた途端、一見なんの変哲もない違いにしか見えない みるとして、正しい仏教の特徴を一言で言えば、「仏教は知性(pra-た方がよいかもしれない。もとより、永い時代の埃に塗れた通念を 宗教である」という通念による誤解は、できるだけ早く解いてお 一挙に崩せるなどとは思ってもいないが、その論述は徐々に後で試 早くも後悔めいた書き振りになってしまったが、「仏教は悟 智慧)の宗教である」ということになる。 それを「悟り」の 実に恐ろしい事である。 通念を離れた気で通念に乗っかってしまうことにもなりか り 0

しい仏教を求めた人のどんな念頭にも宿っていたに違いないものなて言っておきたいのだが、過去の仏教史において、この命題は、正っておいてもらった方がよいかもしれない。まず、予め確信をもっという命題は、なにも殊更僕が拈出した主張なのではないことを知だが、このへんで、「仏教は知性 (prajñā、智慧) の宗教である」

## 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

のだが、まず原文を示した上で、自分なりの和訳を与えてみること ておきたい。これについては、既に長尾雅人博士による訳業もある よりもはるかに素晴しいことが書かれていたので、ここでも紹介し 中で述べていると御教示頂いたので、後日調べてみると、予想した 四一九)も『菩提道次第大論 (Byang chub lam rim chen mo)』 ツォンカパ (Tsong kha pa Blo bzang grag pa、一三五七—一 ññā, prajñā、般若)を欠如した仏教などというものは考えられも が、道元を論じた別な拙稿中で「戒と定は外道にもあるが、慧 (pa-か、夕食を共にしながら、同僚の松本史朗氏と話していた折に、僕 ありうるはずもないのである。そん なこ とを、五月の末であった であり、仏教自体の考え方としても知性を無視した仏教なぞ理論上 作の中には、かかる知性重視の考えはかなり見出すことができるの 注意深く見れば、少数かもしれないが、正しい仏教を求めた人の著 知性の伝統が見え難くなってしまったという事情がある。しかし、 体験だけに走った人もいたりでそういう人が大勢を占めたために、 おりの禅定べったりになって無念無想の境地を求めた結果、自ずと よいことに、故意に知性を無視してしまった人もいれば、見て呉れど のである。それが、仏教の外見上の禅定重視の伝統の根強いことを しない」と述べた考えを踏まえて喋っていると、それと同じことを

zhi gnas de tsam gyis chog shes mi bya bar / de kho na nyid kyi don phyin ci ma log par nges pa'i shes rab bskyed nas lhag mthong bsgom par bya dgos te / de lta ma yin na ting nge 'dzin de tsam ni mu stegs dang yang thun mong ba yin pas de tsam la goms par byas kyang

### ニカ匹

de rnams kyi lam bzhin du nyon mongs pa'i sa bon mi spong bas srid pa las grol bar mi 'gyur ba'i phyir ro // その止 (śamatha) だけで満足してしまうべきではなく、真実の意味を錯倒せずに確定する 知性 (prajñā) を起して観 (vipa- がなるその精神集中 (samādhi、三昧) だけでは外道とも共通しているので、それだけを反復実習した と し て も、彼 ら の 実践 (mārga、道) と同様に、煩悩の種子を断絶できないことに よって、生存より解脱することにはならないからである。

『正法眼蔵』「仏道」の巻からの引用によって明らかにしておきたべられた箇所であるが、後でも言及するように、かかる「止」と「観」こそが、仏教の正しい伝統を踏まえたものなのだということを、ここでしっかりと頭に叩き込んでおいてもらいたい。これにつめ、はかりに下落しているのであるが、この点は後に指摘することにられたものは、まずありえないと思われるが、『観」の意味が取り違えられたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『乱」の意味が取り違えられたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強られたものは、まずありえないと思われるが、『私の人生觀』で強を記述しているのであるが、後でも言及するように、かから「観」へ移項するに伴って述るには、同論のテーマが「止」から「観」へ移項するに伴って述

佛道におきて、各各の道を自立せば、佛道いかでか今日にいた

法にあらずとせん。この道理あきらめざれば、佛道と 稱 し が た擇せん。正邪いまだ決擇せずば、たれかこれを佛法なりとし、佛旨、たれかこれ慕古せん。各各に自立せん宗旨、たれか正邪を決を正道とせば、佛法はやく西夫に滅 し な ま し。各各自立せん宗らん。迦葉も自立すべし、阿難も自立すべし、もし自立する道理

「知性」も欠如してしまっているのである。 である。各自の体験(悟り)が仏教だなどと言っていたらない。小林氏の『私の人生觀』には、かかる意味での「観」もまず正邪の決択にそたなければならないと道元は言うのだが、そのなおは滅んでしまうのであり、これぞ仏教だと主張しうるためにはているのである。各自の体験(悟り)が仏教だなどと言っていたら要するに道元は「仏教は悟りの宗教である」という通念を否定し要するに道元は「仏教は悟りの宗教である」という通念を否定し

\_

思う熱狂とはついに無縁だったのである。そもそも僕は、非常な努力、その出発が通常の小林ファンとは異って比較的遅い時期だったというせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も僕というせいもあるためか、彼だけに逆せ上るというような経験も関心を表示した。

ない。めから熱狂にはソッポをむかれていたと言った方がよいのかもしれめから熱狂にはソッポをむかれていたと言った方がよいのかもしれ力感を払って次第に彼の愛読者に変っていった部類であるから、始

に変更を余儀なくされていったものとばかり思い込んでいたのであ ければならず、その最初の印象は随分くだらない本だというものだ ても僕の記憶と違っているから困ってしまうのだ。僕の記憶によれ ながらも、記録されたところに従えば、大学一年の秋に 本を読んだ時には必ず読了年月日を記入していたなどとは思えない 尾には、「一九六三年一月二十二日読了、一九六三年十一月二日読、 も、僕の記憶で最も最初に読んだと思っていた『私の人生觀』の末 録されている限りでは、一九六二年十月九一十日と記された『ドス が正しいと今でも思うので、これは大した問題ではないが、 ねばならないのかもしれない。 当るから、彼を大学に入ってから読み始めたという記憶は訂正され 日本文学全集の『小林秀雄集』を繰ってみると、購入年月日が一九 し ったのだが、それが、岡潔博士のものを読み出したあたりから徐々 觀』を始めて読んだということになる。 フスキイの生活』を読み、年の明けた同じ一年の正月に『私の人生 トエフスキイの生活』が読了の最も早いものとなるのである。 いでに、各篇末に記し残された読了年月日に目を止めてみると、記 六一年七月二十七日となっており、これは僕の高等学校三年の年に 一九六四年二月十八日読了」と記されているのだから、当時僕が、 ながら、僕が彼のものについて始めて手にした、筑摩書房の現代 そんなわけで、今になって、二十余年も前のことを思い出そうと 僕が『私の人生觀』を読んだのは大学に入った直後のころでな しかし、根本的な意味では記憶の方 しかし、これが、どう考え 『ドストエ 調べつ しか

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

がするのは、次の磯田光一氏の記述である。 そこで、もうこれ以上、この種の詮索を重ねないことにすれば、始 ずべきことであるが、なぜかくもこんな時間の前後の脈絡にこだわ るのかということは、後で徐々に理解してもらえるかもしれない。 たのだという可能性も考えねばならないことになる。そ れに して を読んだかのごとき記録とは余計乖離するが、記録とはそうなって とも思う。だが、そうなると、大学一年の年も改った正月に第一回 それは高等学校を卒業する前だったのだと考え直した方がよいのか ている確実なことだとすれば、『私の人生觀』を始めて読んだの が のかということが僕を驚かす。しかも、その日付が広く公けになっ で、「あとがき」によれば、その掲載は、一九六二年四月二十日ころ それを、その後に単行本として刊行され今も所持している『春宵十 るような気持にすらなる。更に、その日読んだ文章には確か「スミ る。しかも、始めて岡潔博士の文章を『毎日新聞』誌上で読んだ印 めて『私の人生觀』を読んだ時の僕の印象を代弁してくれそうな気 しまえば当てにはならないもので、本当の第一回は書き記さなかっ 大学に入って間もなくのことだったという僕の記憶の方を改めて、 のことでなければならないのである。しかるに、この場合は、その 話』で確認してみると、それは「発見の鋭い喜び」と題された一文 レ」の花のことが書かれてあったということも記憶に鮮明なので、 は強烈で、昔の図書館で今の耕雲館の入口を入ってすぐの右側にあ った新聞閲覧台の前に立っているかつての自分さえ生々と想像でき 一文を読んだのが大学に入学して間もない、そんな早い時期だった 自分の記憶の脈絡を正すことに第三者を巻き添えにするのは恥

そのころ小林秀雄から一度、幻滅を味わわされた経験を私は持

かけた。語に私は辟易したのである。途中で入ってきた学生が、私に声を語に私は辟易したのである。途中で入ってきた学生が、私に声をだったのを知ったが、講演中に出てくる「観」とか「見」という林秀雄の講演をきいた。内容はあとで『私の人生観』と同じものっている。昭和二十三年か二十四年に、私は旧制高校生のころ小っている。昭和二十三年か二十四年に、私は旧制高校生のころ小

「小林秀雄の講演は、何時からはじまるんでしたっけ?」

「いまのがそうです」

「でもあれが本物らしいですよ。写真と同じですからね「ええ?」あれは禅宗のお寺の人かなにかでは……?」

私の気持も、話しかけてきた学生と大差はなかった。「小林秀本の気持も、話しかけてきた学生と大差はなかった。「小林秀本はダメになった……」と感じた十代の少年の倨傲を笑わないであるうか。

のボードレールやランボーなどの西洋文学に苦悶した批評家としてかったに違いない。「十代の少年」にとっての小林秀雄と は、戦前と感じたとしても、それを倨傲だなどと言って笑うことは決してなに生きていた人なら、『私の人生觀』の小林秀雄氏をダメ に なったに生きいととないるが、恐らく、磯田氏のみならず、若さを真剣きたい」と書いているが、恐らく、磯田氏のみならず、若さを真剣

# 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

かも、 ずに(知らなかったから余計そうだったのかもしれない が)、それ 印象を代弁していたように思われてならない。勿論僕は、その講演 林のイメージとは隔絶していたわけだが、今に残る『私の人生觀』 さんかなにかのお喋りのように聞き誤ったほど、その話は戦前の小 年恰好の学生は、後の『私の人生觀』に当るその講演を、禅宗の坊 たはずだからである。ところが、現に、当時の磯田氏と同じような 肯定して壇上から説教する人生の達人としてのイメージではなか のイメージでなければならなかったのであり、日本文化を全面: て、『樣々なる意匠』も読んでいなかった僕には、 と自分に言い聞かせる気持も強かったのではない 存在せず、唯物論哲学にあらざるものはすべて観念論としてブルジ 側に立った人の口癖のように、「唯物論でも観念論でもない 哲学 は などというような小林氏の口吻に接すると、それを、例の唯物論の が出來ない様に、ヘラクレイトスを唯物論者と呼ぶ事は出來まい」(14) ピークに立っていたかもしれないので、「釋迦を觀念論者と呼ぶ事 んど後者に靡かなければ菩薩行なぞありえないと考えていた時期の を介して観念論と唯物論の間を揺れ動いて悩み、その挙句に、ほと は人生に対する凡俗な説教書としか感じられなかったのである。し ランボーやボードレールについて書かれた小林氏の著作を全く知ら が、彼らと同じような若さで『私の人生觀』を始めて読んだ時は、 を生で聞けたほどの世代には属していないが、その僕に して から から判断しても、その学生の感想は、聴衆者中の若い層の大多数の 小林の戦前の「プロレタリア文学批判」を懐かしむ気持すら微塵も **ヮ階級擁護の御用哲学である」という論法で切り捨てねばならぬ** 当時の僕は、高等学校後半あたりから柳田謙十郎博士の著作(3) かと思う。従っ 磯田氏のように、 的 っ

なかったのである。

は充分に備えていようとも、論理ではなく、ましてや、文章の力だ の小林氏と今の僕の違いなのである。 なのだが、 小林氏に倣って、同じく僕も「ごまかさぬ決心」はしているつもり ろ、さういふ確信を武藏は語ってゐるのである」と解説してみせる 悔などといふお目出度い手段で、自分をごまかさぬと 決心 して み の若さを美化しようと思っているわけでは毛頭ない。僕とて、「後 だから、今の僕だって、やたらと後悔してみせることによって自分 ったことをはっきりと記憶しており、その一節は今でも好きな箇所 は、小林氏が武蔵の「我事に於て後悔せず」という一句について語 っているのである。勿論、かつての『私の人生觀』の愛読者として 生を再び、絶対にかなわぬことながら、生き直してみようとさえ希 を懐かしんでいるのであり、その若さに向って、自分の残された人 僕は、『私の人生觀』を「凡俗な説教書」と感じた昔の自分の 若 者に徐々に変様していったことは隠しようもない。 が、結果的には、この「凡俗な説教書」を介して僕が小林氏の愛読 ように見える。だが、「行爲の極意」を背後に秘めて、あとは した勁さが感じられるのであって、大柢は、かつての僕がそうであ 林氏の口調には、どこかしら通常の説教者のものとは違った毅然と いることが、無言の実行を推賞しているかに見える『私の人生觀』 人を上手く説得すればよいという文章は、 ったように、必ずしも論理的ではないこの口調に引き摺られていく って明確にその痕跡を記し止めるのでなければありえないと思って こんなところが僕の『私の人生觀』との最初の出合いだった ただ決心とは、無言の実行によるのではなく、言葉によ しかし、無言の実行を迫る小 かりにレトリックの資格 しかるに、今の ただ の

ィーコの言わんとするところを多少追えば次のとおりである。 (1) の「クリティカ」の伝統に替って「トピカ」の重要性を強調するヴルトに敵対した「トピカ」のヴィーコなのであるが、若い時のデカルトに敵対した「トピカ」のヴィーコなのであるが、若い時のデカルトに敵対した「トピカ」のヴィーコなのであるが、若い時の「クリティカ」の伝統に替って「トピカ」の重要性を強調するヴィーコの言わんとするところを多少追えば次のとおりである。 (12) ないの「クリティカ」の「クリティカ」の伝統に替って「トピカ」の重要性を強調するヴィーコの言わんとするところを多少追えば次のとおりである。 (13) ないのである。しかるに、このような論理的けを信ずる文学ですらないのである。しかるに、このような論理的けを信ずる文学ですらないのである。

知識が真理から、誤謬が虚偽から生まれるように、共通感覚は知識が真理から、誤謬が虚偽から生まれるように、中略) など一般に真理であり、きわめてまれにしか虚偽にならないのである。したがって、青年たちには共通感覚が最大限教育されるべきであるから、われわれのクリティカによってそれが彼らにおいた空息させられないように配慮されるべきなのである。(中略) 本性からして、その真理性の判断に先立つように、トピカは先に置かれるどころではなく、まったく無視されている。トピカは先に置かれるどころではなく、まったく無視されている。トピカは先に置かれるどころではなく、まったく無視されている。トピカは先に置かれるどころではなく、まったく無視されている。トピカは先に置かれるどころではなく、まったく無視されている。トピカは先に置かれるどころではなく、まったく無視されている。「中略」 本もないものと見なしている。(中略)

ところで、ヴィーコの言う「共通感覚(sensus communis)」ピカは言葉豊かに述べる弁論の技法なのである。 クリティカは真理について述べる弁論の技法であるが、他方ト

いら一文より、多少の感慨も込めて、その要所を抜き書いて示して(22) 思うのである。今は、先にも触れた岡博士の、「発見の鋭い喜び」と guer le vrai d'avec le faux)」と規定されている点に、前者と(21) その抗し難い力に、自ら望んで妥協的に巻き込まれていったように 覚」とは、「判断」というよりは、「トピカ」の発見に見合う「直 対し、後者は、「良識(bon sens)」とも「理性(raison)」とも言 らの反省をともなわない判断のことである」と定義されているのに おくことにしたい。 介し、次第に『私の人生觀』的小林の世界に傾斜していった僕は、 に見えるから、その説得性には抗し難いものがあるが、岡潔博士を ていることは、まるで動物においてさえ成り立っている事実のよう 観」といった方がよいもので、かかる「直観」が「判断」に先立っ の決定的な違いがあるから注意を要する。ヴィーコの言う「共通感 から分つところの能力(la puissance de bien juger, et distin い換えられるが、いずれも「よく判断し、真なるものを偽なるもの 国民全体、あるいは人類全体によって共通に感じられている、なん が、前者が「共通感覚とは、ある階級全体、ある都市民全体、ある とは、言語学上は。デカルトの「常識 (sens commun)」と同じだ

そしてその喜びは発見の喜びにほかならない。(中略)とではおのずから違うというだけのことである。私についていえとではおのずから違うというだけのことであろうとなかろうと、それはスミレのあずかり知らないことだ。咲いているのといないのれはスミレのあずかり知らないことだ。咲いているだけでいいと思っまく人から数学をやって何になるのかと聞かれるが、私は春のよく人から数学をやって何になるのかと聞かれるが、私は春の

然に問題は解決している。

然に問題は解決している。

全くわからないという状態が続いたこと、そのあとに眠ってばならもうやり方がなくなったからといってやめてはい け な い の 
はをおかなければ立派に成熟することはできないのだと思う。だ 
することが必要であるように、また結晶作用にも一定の条件で放置 
て大切なことだったに違いない。種子を土にまけば、生えるまで 
からもうやり方がなくなったからといってやめてはい け な い の 
はをおかなければならない。 
を持たなければならない。 
を持たなければならない。 
を持たなければならない。 
を入れたものが徐々に成熟して表層にあらわれ 
なのを待たなければならない。 
を入れたこと、これが発見にとっ 
なのを待たなければならない。 
を入れたこと、これが発見にとっ 
なのを持たなければならない。 
ないのが徐々に成熟してきた時はもう自 
ないという状態が続いたこと、 
そのあとに眠ってば 
全くわからないという状態が続いたこと、 
たいのあとに眠ってば

邪の「判断」なぞはまるで無用の長物のようになってしまいかねな スト゠モダン賛美の無批判な現今の思想界 に お い て、デカルトの は無批判な精神には極めて心地よいことなのである。あたかも、 結果が伴っていたということを忘れまい。しかし、かかる結果を忘 解決という数学上の正しい「判断」を論文において発表するという 円鏡智」などを賛嘆したのであるが、岡博士には、いつでも問題の 先立っているから動物が全てであるかのように強調したのでは、正 に成熟の直観があろうとも、その「直観」を、まるで動物が人間に い。事実、岡博士は、唯識仏教でいうところの、「無分別智」や「大 「批判(クリティカ)の哲学」に対して、ヴィーコの「場所 の哲学」が流行るべく仕組まれているように。そして、(23) それほど打算的で 岡博士の数学上の権威に縋って「直観」のみを称讃すること 意識の表層における問題の解決に先立って、意識の下層 小林秀雄氏の著作に親しむよう に なって いった の はなかったにせよ、 僕には根本的なところで 僕が、 へトピ

ァティヴだったのである。しえたことがなかったという意味においても、僕は常にコンサーヴう。僕は、曹洞宗の寺に生まれたが、ついにそれから徹底して決別無批判な精神が断えず抜き難く残存していたからではな い か と 思

な形で、駒沢大学の仏教学科に入学したが、それと平行して柳田謙の延長において道元を自ら実存的に選び取ったと思い込ませるよう インドの仏教を研究するには、 学院進学を勧めて下さったのも平井先生であった。ただ、 ちな僕を断えず導いて下された。もっときちんと勉強すべきだと大 ら課外のゼミを通じて特別に可愛がって頂き、ともすれば脱線しが 師でいらっしゃるようになった平井俊榮先生には、 の、既に迎合的なものではあったのである。その間、当時助手兼講 壇に立っていた大家の説教調の講義に反発する気持は強かったも いるかもしれない。しかし、そんな時期の論稿も、当時の大学の教 年の時に『仏教学会誌』に載せた二篇の論稿が当時の気持を反映して 識仏教をやってみたいような気持にもなっていたのである。 大学三 いが、直接的には、上田義文博士のある御論文が契機となって、 方向は、「無分別智」を強調する岡博士の影響もあったかもし れ 愛読する方向に逸れて仏教を勉強するようになっていった。 十郎博士にも傾斜し、かなりの唯物論者になり なが らも、 (L'existence précède l'essence)」という考えに興味を持ち、そ 『資本論』一つ読まぬ形で、岡潔博士を介し、小林秀雄氏の著作を 『実存主義とは何か』をお借りし、人並みに「実存は本質に先立(24) 高等学校二年の六月に、担任の竹内公克先生から、サ 六年間は余所の大学院で学ぶことになったが、 大学院もまだ充分ではなかったこと 大学二年の時 ル 平井先生 勉強の ŀ ル 唯 な の

# 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

**実である。** なかりせば、僕が駒沢の教壇に立つことは絶対になかったことは確

も経験したが、気持の上では全共闘シンパであってもいいような思 文学の話を聞いた。しかし、後にドストエーフスキイだけはよく読 と言ったことが一体誰のことを指しているのか一瞬分らなくて、と 氏が、あるひとの語ったこととして「でもシャートフが可愛そう」 独創でもなんでもない。大学院の途中には、あの学園闘争なるもの むようになったのも、実を言えば、小林秀雄氏のお蔭であり、僕の にも可愛がってもらったが、よく押しかけては勉強のことではなく なんにもやらなくとも、特に幾何などはよくできたから、川上先生 などと通例に倣ったに過ぎぬ。数学は大嫌いだと宣言していたが、 あった試しはなく、中学校の時に、担任でもあり数学の先生でもあ たと言った方が正確なのである。しかも、これとて文学青年などで きず、むしろ文学書の延長線上でいろんなものを漫然と読み散らし 道を歩いたかのようにも見えるかもしれないが、なにごとにも徹底 と、結局は大きく食み出すこともなく、いかにも平々凡々と研究の のことであって、つい先日も、松本史朗氏と話をしている時に、同 『「悪霊」について』によって、その程度に読んでいたという だけ とリンチも起らぬ先にほざいていた。しかし、これとて、小林氏の したり、このままいけば『悪霊』のようにリンチの事態も招くなど いをしながらも、闘争反対の立看を出すべきだとの少数意見を口に った川上赳先生から影響を受けて、芥川、漱石、ドストエーフスキイ のだ。その意味では、思想の書を追い求めたなどとは言うこともで できないところに僕の本当の凡俗さがあると言わなければならない しかし、こんなふうに、自分の若い頃を手短かに纏めて 述 べ る

ても恥しい思いをしたくらいのものなのである。

大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったものは、山口瑞鳳先生からチベット後の私の学問上の財産となったものは、山口瑞鳳先生からチベットをかり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にであり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にであり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にであり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にであり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にであり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にであり僕自身もほとんで受け身の院生だったから、チベットの大仏教にでありが、中で、大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、悩むことがなかったわけではないが、外れることも大学院では、「はいか」に関いた。

四年の松本史朗氏であった。その当時の松本氏は、出来るから目立たが、それは大学院も終えてのことであるから、僕の大学院生活そにい。後のことになるが、小林氏の『本居宣長』に対して認めた書ない。後のことになるが、小林氏の『本居宣長』に対して認めた書かい。後のことになるが、小林氏の『本居宣長』に対して認めた書から、後のことになるが、小林氏の『本居宣長』に対して認めた書のである。そんなわけで、昭和四十七年四月に助手としてり訳に戻った時には、文字通り、唯識仏教の研究を単なる仕事ででもあるかのである。そんなわけで、昭和四十七年四月に助手として駒沢に戻のである。そんなわけで、昭和四十七年四月に助手として駒沢に戻った時には、文字通り、唯識仏教の研究を仕事としているものとして、小本語には、文字通り、唯識仏教の研究を仕事としているものだったが、それは大学院も終えてのことであるから、僕の大学院生活そのである。その当時の松本氏は、出来るから目立て戻ったが、それは大学院も終えてのことであるから、僕の大学院生活それが、それは大学院も終えてのことであるから、というに対している。

のだ」とはいえ、そのように漫然と生きる凡俗の身には、実際まず(30) 力には、外的偶然をやがて內的必然と觀ずる能力が備はつてゐるも だったのだが、小林氏の『モオツァルト』の言葉を使 え ば、「命の せているのだ。無論他人のことばかりは言えず、僕自身充分に軽薄 もつけれるかのように思い込み、研究はまるで仕事のようにできる の考え方にも根本的な反省を迫らず、それどころか、小林氏よりも に振舞ってきたのであるが、小林秀雄氏の徒であったからこそそら だけ簡単にすませ、大事な思想はもっと他の所にでもあるかのよう 自分の生き方や考え方を根本的に改めようなどと思った こと も の気持には辛く残ったのである。しかし、それからの十年余、僕は の研究に疑問を感じていないわけではなかったので、その一言が僕 はないでしょうか」というような意味のことを言われ、僕自身唯識 坂先生のあの御本で唯識を嫌だと思われた時の方が正しかったので たが、上田先生のものに出会ってやる気になった」と答えると、「保 識根本教理』なんかでは煩雑なだけでとてもやる気にはならなかっ れる懐かしいが辛い情景もある。たぶんゼミの終った後でもあった きたのである。そういう思い出の一つに、今でもありありと感じら 僕の生き方をさえ質問されかねないような質問も遠慮なく浴びせて いう生き方ができたのかもしれぬ。世の中は、そういう小林秀雄氏 ろうか、駒沢公園を二人で歩いていた時に、松本氏から「先生はな んで唯識の研究なんかされたのですか」と聞かれ、「保坂先生の『唯 ったことは勿論であるが、小林秀雄が好きだという僕 に 対 し 「本当に小林は偉いでしょうか」と、とても控え目には見えるが、 層軽薄な形で同氏のごとき考え方を「宗教ブーム」の中で流行ら 唯識思想の欠陥は僕が勝手にベルグソンによって埋め合わせで 外的偶然をやがて内的必然と觀ずる能力が備はつてゐるも て、 な

> に幾分書いたこともあるのでここでは触れない。 に幾分書いたこともあるのでここでは触れない。

Ξ

けで、 新聞等で、 がっちり抱え込んでいるのが出版社の良心であると考えられたりし れば真の知識人にあらずと思われたり、左翼のインテリゲンチアを を多少とも読むようになってみると、予想以上に状況は非道いこと た磯田光一氏なども僕は知らなかったのだが、先年急逝した直後の の中には、 ていた時代の方が、却って懐かしいくらいのものである。そんなわ になっていることを痛感せざるをえない。こうなると、左翼でなけ せることもなかったのであるが、ここ数年来、そういった人のもの 小林秀雄氏以降の世代に属する知識人の書いたものに特別興味を寄 強く関心を奪われるようなこともさほど多くはなかった。従って、 **らに生きてきた僕にとって、ここ数年前までは、世の中の出来事で** さて、 左翼とは全く無縁となった、 とりわけ二十才を過ぎたあたりから余生でも生きるかのよ 余計批判的な人を見出し難いのかもしれない。 同氏のことを知り、 少しは歯ごたえのある人かもしれな 文芸批評家などと称している人 先に触れ

まわったくらいだから、僕の記憶なども到底当てにはならない。 節を引いてみたいと思った時には、一体どの本に出ていたかと探し た工合なのである。ところが、本稿を書き出してどうしてもその一 も購入し、ざっと読み流した時に先の一節が頭に引っ掛 る。その二篇中前者は、小林氏の訃報に接した時の次のような感想た」という同氏の筆には、素直で確固とした姿勢が感じられたのであ りそうだと気がついて読んでみると、「中学三年生で敗戦をむ か え っとも、文芸批評家に寄せる僕の期待がその程度のものだから失念 いと思って、 で説き起されている。 したとも言えそうであるが、今、先の一節を有する「小林秀雄とい 「日本という幻覚――小林秀雄の帰趨」という文章も本稿に関係あ ――世代的な回想」を読み直し、その直前に収められている 前所引の一節を含む『近代の感情革命 かってい 作家論集』 P

「中学三年生で敗戦をむかえた」磯田氏と僕とでは、恐らく一回ものが湧いてこなかった。すでに病状についての情報を多少は聞った。あれだけ充実した作品を残していれば、あたかも一本の樹木が枝をのばして花を咲かせ、豊かな実を結んでやがて枯れて倒木が枝をのばして花を咲かせ、豊かな実を結んでやがて枯れて倒たりな、きわめて充実した臨終なのだ、と私はひそかに氏の生死とりな、きわめて充実した臨終なのだ、と私はひそかに氏の生死を思いえがいていたのである。こういう感じ方は、身内の立場でを思いえがいていたのである。こういう感じ方は、身内の立場でを思いえがいていたのである。こういう感じ方は、身内の立場でを思いえがいていたのである。こういう感じ方は、身内の立場でを思いえがいていたのである。こういう感じ方は、身内の立場でを思いえがいていたのである。こういう感じ方は、恐らく一回になるであろうか。だが、距離というものは争えないものだ、…になるであろうか。だが、距離というものは争えないものとないである。こういう感じ方は、身内の立場でない。

だったが延期を認められて、帰国したのはちょうど一年十ヶ月後の 戦後の小林氏のことについて次のように述べている箇所がある。 られてくるのである。その磯田氏が、同じ文章の後の方で、 思い出しながら、先の磯田氏の文を読むとほとんど二重写しに感じ 打たれたことだけははっきりと覚えている。その時の自分の気持を 日のことだったのか翌日だったのかは定かではない。しかし、 朝に、テレビで小林氏の死を知ったのだと思う。まだ新聞を注文し 昭和五十八年二月二十六日であった。その間に、幸い小林氏の訃報 るかもしれない、そんなことを出発前にふと考えて胸を痛めるほど 僕の感じたものに近いような気がする。僕が駒沢大学在外研究員と りほども違うはずなのだが、この小林氏の死を悼む気持は、 ょろした時は、かなりひどい雨の日だったと思うが、それがその当 ておらず、訃報を伝える新聞を買おうと近くの新聞販売店をうろち の翌日の二月二十八日には自宅へ戻って、一夜明かした三月一日の には接しなかったが、確か、この日と翌日は女房の実家に泊り、そ には僕も充分に小林ファンだったのである。僕の留学は一年の予定 ったが、ひょっとしたら小林氏は僕の留学中に亡くなってしまわれ してアメリカへ出発したのは、昭和五十六年四月二十五日のことだ 戦時と

につけ加えるまでもない。『死霊』であったことは、ここした戦後の作品が、埴谷雄高氏の『死霊』であったことは、ここしたのであった。また小林の『「悪霊」について』の 主題を 継承あたって問うていたことを、われわれは久しい歳月ののちに認識あたって問うていたことを、われわれは久しい歳月ののちに認識の休かのいう「黙って事変に処した国民」と、「今 は 何も後悔し

ていた。

「大学の一つの結節点があったという想いを、私はひそかに感じるなく、論理は支離滅裂のものではある。しかし、あそこに戦後からである。あの柄谷・中上対談は、先輩批評家にたいする礼節を、いまとなっては避けて通れないのではないか、と感じているのは、柄谷行人と中上健次の二氏による『小林秀雄 を こ えて』の状、柄谷行人と中上健次の二氏による『小林秀雄 を こ えて』をいた。

もそれ相応にもっと若かったわけで、若さゆえの思い切った発言も 利き方はしないぞと思うところをみると、僕の感覚はむしろ磯田氏 年下で、大雑把には僕の世代であるが、僕だってこんな乱暴な口 が、対談者紹介蘭によれば、柄谷氏は僕よりも二年上、中上氏は三 1979』(1)所収のものによって、磯田氏の指摘とは関係なく 知っ 賢治氏にお会いした時に 頂 い た、柄谷氏の『ダイアローグ 1970― げてみたいと思っているが、ともかく後廻しとし、ここでは、右引 り大家になって書く暇もないという人ならともかく、少しでも若く に若い人が対談を天下に公けにするような真似を好まない。年を取 ポンポン聞かれる。しかし、僕は概してコンサーヴァティヴで、特 に近いのかもしれない。確かに、十年近く前のことであれば、両氏 たのは昭和五十四年のことでもう十年近くも前のことになるわけだ の種の小林批判があることを知らなかったのである。対談が行われ ていたのであるが、文壇音痴の僕は、この対談を読む時までは、こ 用中で関説されている柄谷・中上対談に多少触れてみることにした い。この対談については、昨年暮れであったか、第三文明社の山田 小林氏の戦時と戦後の問題については、余裕があれば本稿で取上

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

た文章を書いてもらいたいものだ。現今では、例えば、もはや若くた文章を書いてもらいたいものだ、現今では、例えば、もはや若くた文章を書いてもらいたいものだ。現今では、例えば、もはや若くた文章を書いてもらいたいものだが、こののみを誤りとして指摘することは公平を欠くかもしれないが、こののみを誤りとして指摘することは公平を欠くかもしれないが、こののみを誤りとして指摘することは公平を欠くかもしれないが、こののみを誤りとして指摘することは公平を欠くかもしれないが、こののみを誤りとして指摘することは公平を欠くかもしれないが、こののみを誤りを晒す非礼をお許し頂きたい。柄谷行人氏は、その対談点は、『私の人生觀』理解についても重要なこと なの で、敢えて拡点は、『私の人生觀』理解についても重要なこと なの で、敢えて拡点は、『私の人生觀』理解についても重要なこと なの で、敢えて拡大して誤りを晒す非礼をお許し頂きたい。柄谷行人氏は、その対談点は、『私の人生觀』理解についても重要なこと なの で、敢えて拡大して誤りを晒す非礼をお許し頂きたい。柄谷行人氏は、その対談中で、小林氏の「真贋」に絡めて、「真理」の問題を論じているが、中で、小林氏の「真贋」に絡めて、「真理」の問題を論じているが、こればなるまいと思う人だった。現今では、例えば、もはや若くかもいと思う人だった。

ている。 それはたとえば、「真贋」なんていうのもそうだけれども、要 を考えている。これはハイデツガーが言っていること だ け れ ど を考えている。これはハイデツガーが言っていること だ け れ ど するに〔小林は〕正しいか間違っているか、というところで真理 でいる。

としない。だから、読むと退屈なんだよ。彼は、永遠であるようこれも同じようなものにしてしまう。「正しい」ことしか言 お う求めている。彼は自分の書いたものを削り、書き加えて、どれも一小林秀雄は、根本的にプラトニストなんだ。永遠なるイデアを

るんだ。としたら、それが多義的で読み換え可能、というところにこそあとしたら、それが多義的で読み換え可能、というところにこそあな文章を刻もうとしているわけだけど、テクストの永遠性がある

対談とは、こんなスキだらけの議論を得々と述べても許されてしならところだから、それを真面目に取上げて批判する方が阿呆みたいような気になってくるほかはなく、それがそもそも対談の嫌らしさなのだ。僕ならここで、ハイデッガーの「真理」そのものに対するも見方さえ疑いたいと思うが、それについては若干書いたこともあるのでそれに譲るとして、今は、仮りに「真理(Wahrheit)」にあるのでそれに譲るとして、今は、仮りに「真理(Wahrheit)」にあるのでそれに譲るとして、今は、仮りに「真理(Wahrheit)」にあるのでそれに譲るとして、今は、仮りに「真理(Wahrheit)」にたいさ」を積極的に志向したものだと言いたいのである。これは、れなさ」を積極的に志向したものだと言いたいのであるといれたことは、「私の人生觀』における次のような小林氏の見方が同氏の生涯のほとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればとんど大半を有力な思想として占めていたであろうことを考えればといいようない。

事と同じになるまで、視力を純化するのが問題なのである。

ろを、考へる事によって抽象化するのではない、見る事が考へるする事ではない、在るがままの現實體驗の純化である。見るとこ

うが、reality ではない。大切な事は、

**眞理に賴つて現實を限定** 

(p) 因果律は眞理であらう、併し眞如ではない、truth であら

いふだけの話であれば、日本にゐれば日本の山水にしか出會へなあつて、支那に出かけて行けば、確かに支那の山水に出會へるとわれわれに血を通はせてくるほど、しつくり取卷いてゐるのであわれわれに血を通はせてくるほど、しつくり取卷いてゐるのであわれわれに血を通はせてくるほど、しつくり取卷いてゐるのであれわれに血を通はせてくるほど、しつくり取卷いてゐるのであれた山を強はは眞如感といふ事である。眞如といふ言葉は、か(イ) 自然觀とは眞如感といふ事である。眞如といふ言葉は、か

ります。 なるものを表現し得るかといふ事を、明らかに語つてゐるのであたるものを表現し得るかといふ事を、明らかに語つてゐるのであ人間の根本の態度の透徹は、外的條件の如何にかかはらず、いかではない。要するに、室町水墨畫の優れたものは、自然に對するいでせう。それは自然といふ「かくの如く在るもの」に出會ふ事

reality は、「精神の烈しい工夫」や「現實體驗の純化」によって顕 が終世師事したベルグソンの vision を援用してまで主張せんとし しての「眞理」を放擲しているのだから、柄谷氏のように、 も、reality としての「真如」に立脚 する 小林氏は、「正しさ」と 使用している例から判ずれば、 るまい。もっとも、小林氏は、(宀)の文において、「眞理」を truth ないのであって、万が一にも「正しさ(orthotes)」であるはずがあ わにまざまざと見えてくる「隠れなさ (alētheia)」でなければなら た彼にとっての「眞」にほかならないのである。かかる「真如」や し、(ロ)の文ではそれを truth ではなく reality だと言い、その ように、「正しさ」と解していた痕跡は明らかだが、そうだと して (正しさ)、「眞如」を reality(かくの如くあるもの)と、分けて 「現實體驗の純化」であるとするのであって、しかも、これこそ彼 「眞如」や reality に応ずるものが「精神の烈しい 工夫」で あり 小林氏は、(イ)の文で「眞如」を「かくの如く 在る もの」と解 小林氏が「眞理」を、柄谷氏の言う 小林氏

とみるべきではなく、それぞれの術語中の、「眞」と「理」、あるい れほど大きな違いはないとみた方がよいのである。そして、万一、 heit などの西欧語の翻訳語として限定して使っているなら 話は 多 うに分けること自体が、漢字の意味に関する小林氏の無知を語って を「正しさ」を選んだプラトニストなどと呼ぶことはできまい。 こそ、後者そのものの系譜を代表するヘラクレイトスの解釈にお とは絶対に見做しえないのであって、小林氏は、後者を取ったから の純化」に見合うものとして選び取ったが、前者は取るに足らぬも 確な意味で、小林氏は、後者を「精神の烈しい工夫」や「現實體驗 不滅の理法や実在を指す。しかも、このように考えた時に、最も正 が、「理」もしくは「如」は「隠れなさ(aletheia)」としての永遠 意味の違いを問題としたいのであれば、それは、両術語の間にある 事態を複雑にするのではない限り、「眞理」も「眞如」も、意味にそ はやはり元の木阿弥に帰してしまうほかはない。要するに、 なぜそれらが「眞理」と訳されたかが問い直されねばならず、問題 少別であるが、しかし、少しでも漢字の意味を問題にするならば、 をなさないのである。もっとも、「眞理」を truth, vérité, Wahr れに、そもそも、「眞理」と「眞如」とをまるで対立する概念の ては少しも齟齬を来してはいないが、ヘラクレイトスとは全く対極 おいても、柄谷氏が言うように、小林氏が前者の「正しさ」に就いた のとして避けてしまったと言いうるのである。従って、今の場合に かもしれない。その場合、「眞」とは「正しさ(orthotēs)」である は「眞」と「如」という二つの漢字の間にあると考えた方がよいの いるだけにすぎないのだから、本来は、両者を分けることすら意味 ある釈尊の解釈については通説に従っただけのかなり非道い論述 故意に そ

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

を展開することになったのだろうと思われる。ここで、単純卒直にを展開することになったのだろうと思われる。ここで、単純本直にでとしての「理法(logos)」を「直観」によって体験しようとしたが、としての「理法(logos)」を「直観」によって体験しようとしたが、者は全く異るのである。しかるに、小林氏は、「諸行無常」と「万物流転」、釈尊とヘラクレイトスとを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでゴッチャにしてしまうことを意図でもするかのように、次のまるでは、次のように、次のまるに、次のように、次のまるに、次のように、次のまるに、次のように、次のまるに、次のように、次のように、次のことを表している。

クレイトスどころか、更にそれを下回る俗説によって釈尊の思想が仏教者の側として深く反省しなければならないのは、従来は、ヘラスに引き付けられて解釈されているに過ぎない。ただし、ここで、としても釈尊には全々適合しないのであって、釈尊もヘラクレイトしかし、この小林氏の記述は、仮りにヘラクレイトスには当嵌る

mon tonde, ton ayton hapantōn)] や「永遠に生くる火

(potamos ho aytos)」や「すべてにとりて同じなるこの世界 (kos·

て呉れの「万物流転」などは問題にもならず、

仏教の否定した「一なるもの

(hen)」としての「同じ河

常にその流れの背後

けても気をつけすぎることはない。

ヘラクレイトスにとっては、

を示すものが全く仏教ではないということについてはいくら気をつ

類のものが本当の仏教だと思われてきたのだから、

かかる思想構造

くは反仏教的構造を示したものなのであるが、従来は、こういっ

本氏の作図に合わせて、「京都学派」や『維摩経』の非仏教的

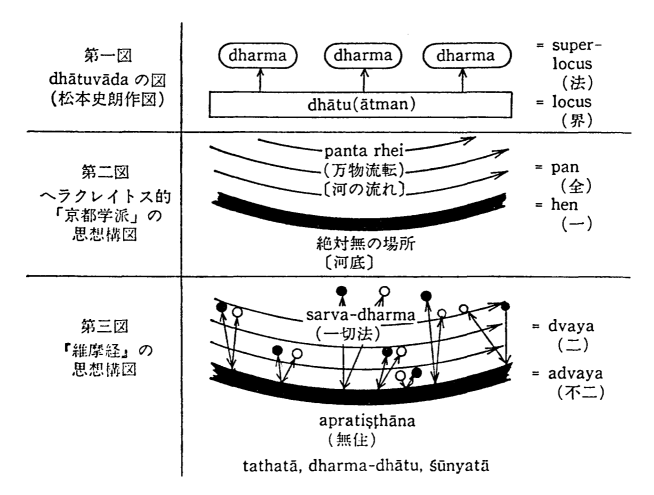
(基体説)

を示した松本氏の作図であり、

第二図と第三図は、

P





くは反仏教的考え方を図示したものにほかならないということであ ささかも関係がないということであって、 体説) 門外漢の小林氏を責める気にはなれないのであり、 間的因果関係のみを説くのに対して、 まま掲載し、 的もしくは反仏教的考え方を図示すべくかつて作図したものをその イトスの峻別が可能になったのも、 (dhātu)」を否定し「法 (dharma)」 いては他でも触れたことがあるので一切省略し、 る機運の当来したことによるところが大なのである。その経過につ 解釈されてきた経緯もあることであって、 さて、 まず第一図は、 や『維摩経』の名前が見えるからといって、 の提唱によって批判的仏教学が我が仏教学部に定着せんとす 図中で注意すべきは、 若干の説明を加えるに止める。 正しい仏教とし たとえ 第二図 や 松本史朗氏の て それとは全く逆の dhātu-vā から「法 (dharma)」への の 縁起説即ち無我説が すべては、 それを考えると、 第三図 ここでは、 正しい仏教には 釈尊とヘラクレ 非仏教的もし VC. なにも

aeizōon)」だけが重要だったのである。『維摩経』は、この「一なる(4) いてー かに誤って逆様に解釈されてきたかという実例の指摘は、別稿で試(4) Gedankens in Ost und West (『全一性:東西における思考の道』) いる。 問われた時には、書物ではないが、僕は、松本史朗氏の「縁起につ と銘打った論文集を実際手にして驚いたこともある。かかる全一性 世界と完全に軌を一にしているといえる。従って、『維摩経』を信 dhātu)」「空性 (śūnyatā)」などと呼んでいるに過ぎず、その正体 もの」を「無住(apratisthāna)」「真如(tathatā)」「法界(dharma 教的考え方に対して、仏教の正しい縁起を論じた書物はないのかと みたので参照されたい。また、以上のような非仏教的もしくは反仏 が流行るせいで、正しい仏教だけを決着せんとした道元でさえ、 奉する京都学派と、ヘラクレイトス的思潮の愛好者たる「ドイツ観 は、全く仏教ではないどころか、むしろその逆のヘラクレイトス的 のである。最近のことだが、文字通り All-Einheit: Wege eines 念論 (Deutscher Idealismus)」とは容易に手を組むことができる ・私の如来蔵思想批判――」を読むように勧めることにして(4)

ているところがあるのかを考えてみれば、そこで「正しさ」が論じに、そもそも、小林氏の「真贋」が少しでも「正しさ」を問題とした」などと反省する必要がない点でも共通しているといえる。それ「正しさ」に就いているわけではないから、戦時の自分を「誤っ「正しさ」に就いているわけではないから、戦時の自分を「誤っいだプラトニストではなく、むしろ「隠れなさ」を重視したハイデが、要するに、小林氏は、柄谷氏が言うようには、「正しさ」に就が、要するに、小林氏は、柄谷氏が言うようには、「正しさ」が論じているところがあるのかを考えてみれば、そこで「正しさ」が論じた、そもそも、小林氏の「真贋」に絡む発言から、えらく逸れてしまったさて、柄谷氏の「真贋」に絡む発言から、えらく逸れてしまった

って次のように叙せられている。して贋物を切って捨てたに過ぎない。その行動は、小林氏自身によどを問題としているわけではなく、良寛の書という本物の事実に照を禁じえないのである。小林氏は、『眞贋』におい て「正しさ」なられているかのように発言している柄谷氏に対してはほとんど失望

文字にバラバラにして了つた。掛かつたか、と偶々傍に一文字助光の名刀があつたから、縱橫十一純粹な喜びは果無いものである。糞ッいまいましい、又、引つ

このような話のせいかもしれない。
これを世には「問答無用」とか「一刀両断」とか言うのである。とれないできるか」と怒鳴ったそうなのである。僕にとって、かなに文学ができるか」と怒鳴ったそうなのである。僕にとって、かある若い人が小林氏に目通りかなった時に、「この話に関して、確かある若い人が小林氏に目通りかなった時に、「この話に関して、確かある若い人が小林氏に目通りかなった時に、「この話に関して、確かなに文学ができるか」と怒鳴ったそうなのである。僕にとって、外級に文学ができるか」と怒鳴ったそうなのである。僕にとって、確かなに文学ができるか」と怒鳴ったそうなのである。と同話に関して、確かなんでこれが「正しさ」であるもいか。この話に関して、確かなんでこれが「正しさ」であるもいか。この話に関して、確かなんでこれが「正しさ」である。

### 四

こんなことを指摘するようになったのも、恐らく僕が初めてであっのに書いたりするようになったのも極最近のことである。しかも、の根本的差異に触れたが、僕が、そんなことを講義で述べたり、も以上、柄谷氏の対談中の発言に絡めて、釈尊とヘラクレイトスと

三七七

### 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷

てみたい。 
てみたい。 
である「観」に焦点を絞って、多少克明に論究し 
ないては、その講演に対する批判の仕方を多少変えて、『私 の 人生 
誤りを指摘することは多少酷であるかもしれない。だから、以下に 
誤りを指摘することは多少酷であるかもしれない。だから、以下に 
以下に 
ないては、それとて最近の松本氏の問題提起を受けた結果であって み れ

林氏の切り込み方は次のとおりである。(4)まず、「人生觀」というような、人口に膾炙した言葉に対する 小

人生觀人生觀と解り切つた樣に言つてゐるが、本當はどういふ 意味合ひの言葉なのだらうか。人生といふ言葉も觀と い ふ 言葉 意味合ひの言葉なのだらうか。人生といふ言葉は觀と い ふ 言葉 は、古い事ではありますまい。少くとも、この言葉が普通に使は は、古い事ではありますまい。少くとも、この言葉が普通に使は は、古い事ではありますまい。少くとも、この言葉が普通に使は は、古い事ではありますまい。少くとも、この言葉が普通に使は は、古い事ではありますまい。少くとも、この言葉が普通に使は たと謂といふ言葉も盛んに使はれる樣になつたのだと思ふ。 人生觀とによると、オイケンの Lebensanschauungen が 人生觀と譯されて以來、人生觀といふ言葉は外國に は な い 様 で がしそれかと言って人生觀に相當する言葉は外國に は な い 様 で かたと言ふが、Leben は人生だが Anschauung といふ言葉は と い ふ 言葉 とは餘程違ふ様だ。觀といふ言葉には日本人獨特の語感があるか とは餘程違ふ様だ。觀といふ言葉には日本人獨特の語感があるか

それをあっさり後者に対する「日本人獨特の語感」に譲つてしまうしかも、その根拠としては、緻密な論証を展開するわけではなく、集中的に"Anschauung"と「観」との言葉の相違に求めながら、「のように、「人生觀」に対する洋の東西の思い入れの 違いを、

「日本人獨特」というような議論への持って行き方については後に「日本人獨特」というような議論への持って行き方については後に別に論ずることにするが、ここでは単純に両者の語義の違いに関してだけいえば、大きな違いは全くないと言ってよいのである。手元に漢独辞典を所持しないばっかりに、いささか迂廻し過ぎの馬鹿馬に漢独辞典を所持しないばっかりに、いささか迂廻し過ぎの馬鹿馬に漢独辞典を所持しないばっかりに、いささか迂廻し過ぎの馬鹿馬に漢独辞典で「观(觀)」を見れば、"to look at; to contemplate"とあり、漢英辞典で「观(觀)」を見れば、動詞の意味としては"look at; watch; observe"とあるから、"Anschauung"と「観」 は全く同じ意味なのであって、殊更差異を言い立てる必要は毛頭ないをく同じ意味なのであって、殊更差異を言い立てる必要は毛頭ないなく、事実、小林氏は、「観」の独特の語感の由来を仏教に 求 め、たに続けて次のごとく述べている。

**) 辞頁とこ、。** も得手勝手な考へを、お話する事になると思ふが、その點は、御 な出來ぬし、折に觸れ讀み齧つた處から判斷するから、どうして でありませう。私は佛教の專門家ではないから、常識的なお話し この言葉に非常な価値をおいたのは、言ふ迄もなく佛教の思想

事だ」と言った小林氏ほどの 人 だ か ら、その「常識(sens com-知識人から奪つてゐるか、これは氣が附けば氣が附くほど恐ろしい「さやうな區別が、どんなに囚はれずにものを考へる力を、現代のを唯物論者といって区別するような、そんな陳腐な見方に対して、のかどうか。しかし、僕とすれば、釈尊を観念論者、ヘラクレイトスこれは、單なる門外漢としての謙遜の言葉として受け取るべきな

小林秀雄『私の人生觀』批判

(袴谷)

mun)」による「得手勝手な」独創的な考えを期待してしまうわ である。 宗坊主は、それでなくとも、 響力には充分注意を払っていかなければならないのだ。ましてや禅 とは依然可能なのである。しかも、それゆえにこそ、今後もその影 創性はないものの、レトリックに長けた人生の大説教師だと見るこ しているが、なかなかどらして、小林氏は、御自分にはほとんど独 の雄弁術を揶揄することによって、喋ることに対して不信感を表明 の冒頭で、ヒットラーの『我が闘争 変じていってしまうのかもしれない。確かに、小林氏自身は、 の説教でも聞くように胡散臭い世界だと思っていたものが、トポス ないのであるが、トピカ重視のレトリックに長けた同氏の文章によ なければなるまい。 念に慣って同置してしまった小林氏の見解を批判的に検討していか ねばならないのに、その区別を無みし、剰え「観」と「禅」とを通 は、仏教の正しい伝統では、「観」はあくまでも「止」と区別 され れをよいことに、小林氏を権威に使ってそれに肖ろうなどというみ って、ちょうどかつての僕がそうであったように、始めは禅宗坊主 っともない気持は絶対に起してはならないのである。そ の た め に (場所)の上に安住した、クリティカ(批判)抜きの体験の世界に しかるに、実際に小林氏の述べることは、「人手か ら 人手 薄穢く汚れ」てしまった「通貨の様な」通念にしか過ぎ 小林氏と見紛われやすいのだから、 (Mein Kampf)』に触れ、そ 講演 そ け

に説明している。 さて、先の引用に引き続く箇所で、小林氏は、「観」を次の よ う

車だとか、犬ころだとか、そんなものがやたらに見えたところで觀といふのは見るといふ意味であるが、そこいらのものが、電

と觀えて來るものだといふ。まずと極樂淨土といふものは、空想するものではない。まざまざいふ御經に、十六觀といふものが說かれてをります。これにより仕方がない、極樂淨土が見えて來なければいけない。無量壽經と

ても、 場合は、『無量壽經』と言ってしまったら別の経典を指すこと に な る。こんなことは、実はどうでもよいことなのであるが、特に今の 觀」は説かれていないから、右引用中の経典は『觀無量壽經』でな だから、揚げ足を取るつもりは全くない が、『無量壽經』に「十六 れば、この経典としては最高のことなのである。しかも、本経は、 あるから、電車や犬ころが見えるように仏の色相が見えてきたとす **らいう場合は漢字で考えておくに及くはない。とすれば、先に見た** ては「観」の原語はなにかと確認するような道は断たれており、こ スクリット本やチベット訳も知られず、ために本経は中央アジアに 論拠にされたのでは多少面喰うのである。そもそも、本経にはサン ければならない。もし、略称を用いるならば、同氏も読んだらし も現存するのでサンスクリット原題もある程度確実に 推定 さ れ 仏教経典成立史的な観点からは、禅定経典として一群をなすものの ように、「観」は単に"look at; watch; observe"などの意味で おいて成立したとも考えられているくらいであるから、本経にお ってしまうので注意を喚起しておくに過ぎない。しかし、それに 一つで、その意味では『般舟三昧経』とも同類と見做される。 『往生要集』にもみるように単に『観經』とい うの が 極普通であ 小林氏は、先に、「私は佛敎の專門家ではない」と斷ってい 後者は前者と違ってサンスクリット断片も知られチベット訳に 仏教における「観」の意味を説明するのに、まず『観経』を る

三七九

観について叙した後、次のように述べる。(57)小林氏も意識していたかもしれない。そのためか、小林氏は、十六 薩(修行についたばかりの菩薩)は、先づ佛の色相を念ず」として「智慧」の「観」に結びつけている形跡は全くなく、「新發意の菩見ること以上の意味ではない。現に、源信も『観経』の十六観を 六観の箇所を引用しているに過ぎないのである。従って、この「観」「色相観を修す」三つの中の第一「別相観」について『観経』の十 thita-samādhi、チベット訳名は Da ltar gyi sangs rgyas mngon のであって、むしろ「止」に近いのであるが、そのことはある程度 は、「止観」中の「智慧」としての「観」であるはずは決して ない て、『観経』などの「観」は、「止観」中の「止」において単に仏を 同群に属すから当然のことであるが、両経と同様に、源信によって sum du bzhugs pa'i ting nge 'dzin であるが、その 意味は「現 って、不用意に双方を一緒にしてしまうことは許 され まい。従っ の意味をもつ後者とは全く異っている以上、「観」とあるからとい (vipasyanā)」と対で用いられる場合の、「智慧 (prajñā, 知性)」 かる系統の経典で示される「観」の意味が、「止 (samatha)」と「観 で両経を繋ぐ経典名としては『観仏三昧経』があり、これも両経と で『観経』もこれと同類であることを重視すれば、「観」の意味も (dhyāna =samādhi、三昧) 経典であることが明らかである。そこ 在の仏陀が現前に お わ す 三昧」となり、題名か ら いって も 禅定 『往生要集』中にもよく引用されている経典である。しかるに、か 「三昧」以上の意味ではないとしなければならない。こういう意味 それによれば、原題は Pratyutpanna-buddha-saṃmukhâvas

もともとこのお經は、或る絕望した女性の爲に、佛が平易に説

習の展開を叙した一節を抄訳によって紹介しておこう。 idharmakośabhāṣya)』という論書から、「止」から「観」への実 されていない。そこで、小林氏の欠陥を補うために、『倶舎論(Abh· 認識論」と「身心相応した認識」とはどこが違うのかもなにも説明 林氏の説明には明晳なところが全くない。「禪觀」が な にゆえ 「も が、「止」と「観」の相違に関する根本的な認識を欠如してい る 小 な認識においては上であるということを言いたかったは ず なの だ っと哲学的な観法」なのかは一つも説明されていな い し、「単なる ここで小林氏は、『観経』の「止」よりは釈尊の「観」が 哲学的 らいふ工夫を觀法といふと解してよからうかと思はれます。 悟りを開いたのはこんな方法ではなかつただらう、禪觀といふも 相應した認識に達する爲には、又心身相應した工夫を要する。さ 法とは單なる認識論ではないのでありまして、人間の深い認識で 思惟するところを眼で觀るといふ事になる。だから佛敎でいふ觀 禪といふのは考へる、思惟する、といふ意味だ、禪觀といふのは しこの觀といふ意味合ひは恐らく同じ事であらうと思はれます。 かれたものといふ事になつているので、お釋迦樣が菩提樹の下で つと哲學的な觀法によつて覺者となつたと言はれてゐるが、しか 考へる事と見る事とが同じにならねばならぬ、さういふ身心

いてなすのである。個別的特質 (sva-lakṣaṇa) とは、身体と感受と特質という二つの特質によって考察すること (parīkṣaṇa) に基づいために、念住 (smṛtyupasthāna) の実習 (bhāvanā) を成就せん此 (śamatha) を成就した人は、観 (vipaśyanā) を成就せん止 (śamatha) を成就した人は、観 (vipaśyanā) を成就せん

(prajñā、智慧) である。 (prajñā、智慧) である。 (prajñā、智慧) である。 (prajñā、智慧) である。 (prajñā、智慧) である。 (prajñā、智慧) である。

らない。従って、その「知性」を「禅観」などとは決して呼ぶべき ことではなく、それゆえ、「止」と「観」の峻別が適わなかったと ないと断っていたのであるから、『倶舎論』を知らなくとも、先に ではないのである。もっとも、小林氏は、既に「仏教の専門家」で れ、「知性」としての「観」によってのみ果されたとみなければ 抉し否定することだったのであり、それは「止」に よって 準備 さ よって、インドにおけるヘラクレイトス的基体説である「我」を剔 足し訂正すれば、菩提樹下における釈尊の正しい認識とは、知性に ているのである。そこで、この説明を踏まえて、小林氏の記述を補 の制約があるとはいえ、「止」と「観」とを峻別し、後者の 本質 を 悔まれてならない。『小止観』は冒頭より「止」と「観」を峻 別 観』と共に『小止観』くらいにはぜひ直接目を通して欲しかったと 俗的な見解に従うのではなく、氏も参照しているらしき『摩訶止 してもそれほど責められるべきことではないと言われるかもしれな いが、少しでも批判的知識人としての自覚があったならば、ただ通 示したツォンカパの『菩提道次第大論』を知らなくとも別に恥しい 「知性」に求めている点では正しい仏教の伝統に添った説明を与え 以上は、『倶舎論』という一つの学派の見解を述べた論書と して な

ながら、更にその先では次のように述べている。

も同じことになってしまい、先の箇所に続けて、次のような理由ので、『小止観』すら参照する労を惜しんだばっかりに、「観」も「禅」の性格がここでは明らかであろうし、それがなければ「知性」を欠の性格がここでは明らかであろうし、それがなければ「知性」を欠の性格がここでは明らかであろうし、それがなければ「知性」を欠の性格がここでは明らかであろうし、結を断ずること能わず。「観慧無ければ」という言い方によって、「知性」としての「観」の中で言いたいわけである。 中様に入ることを得と雖も、而するに因つて、而して禪定に入る。定に入ることを得と雖も、而するに因つての故に、或は觀を修行者は坐禪中に於て、止を修するに因つての故に、或は觀を修

解らないこと言うに至る。

# 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

### 『秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

批判的仏教者に対する小村氏の評価の一節を示すことにする。 (69) が林氏が「観」に「知性」を盛り込もうとした文は『私の人生觀』中に一行たりとてないのである。それゆえ、日本仏教思想史上、も中に一行たりとてないのである。それゆえ、日本仏教思想史上、も中に一行たりとてないのである。それゆえ、日本仏教思想史上、も中に一行たりとてながら微動だにしないのは、小林氏自身が知性無知識の欠落を抱えながら微動だにしないのは、小林氏自身が知性無知識の欠落を抱えながら微動だにしないのは、小林氏がかかるにして用いているのは明らかに誤りである。だが、小林氏がかかるにして用いているのは明らかに誤りである。だが、小林氏がかかる

こそすれ、正しい判断である「比量(anumāna)」に基づいた知性うな「考へる事」なぞ、仏教では「現量(pratyakṣa)」とは呼ばれたような「考へる事と見る事とが同じにならねばならぬ」という小いうものを敢えて「智慧」と呼ぶ前提としては、先の引用にもあっいうものな、一体「智慧」と呼ぶ前提としては、先の引用にもあったらな「考へる事と見る事とが同じにならねばならぬ」という小いうものと、ことで小林氏が用いているような「美術」とは絵画に代しかし、ここで小林氏が用いているような「美術」とは絵画に代

### 三八二

とは、 視の小林氏の知性の貧困があるのだ。しかも、小林氏の知性無視の るで日本文化の貧困ででもあるかのように叙するところに、体験重 をなす人が多く輩出した点では日本仏教思想史上希有のことである なぞ生まれようはずもあるまい。 せんとした人が迫害されるのは当然のことであって、そこには美術 である。その逆に、批判的な知性によって、正しいことだけを主張 とは言えないのである。恐らく「見る事」と一致した「考へる事 展開する。 は、宋から入った体験重視の禅宗への賛美となって更に次のように 態度は終始一貫したものであるから、先の引用に続く小林氏の記述 のに、それをきちんと評価せずに、美術の誕生に不都合な点を、ま った人の美術の生産には為政者より惜しみなく金が注ぎ込まれるの は誰が見たって明らかだろうが、だからこそ、そういった能力をも あるまい。かかる能力が為政者にとって都合のよいものであること どっぷり安住しトポスを直観によって発見して再現する能力でしか 実際上は、正邪を判断することを止めてしまい、 しかるに、鎌倉期は、かかる主張 ŀ スに

になりますと、當然その內部から藝術表現を生む樣になる。それとの運動は、當初の緊張狀態が過ぎて次第にゆとりが出て來る樣間したものであって、自己表現の否定をいふのではない。言語道調するが、これは言語表現の難しさに關する異常に强い意識を表調したものであって、自己表現の否定をいふのではない。言語道調を自己觀察の道を行くのであります。「不立文字」といふ事を 强 神宗は、御承知の樣に「直指人心見性成佛」と言って、徹底し

成するのであります。 わが國の美術史の上で非常に大切な室町の水墨畫となつて完

る人もおるかもしれないが、この問題については別稿にて論究した も徹底したものではなかったので、今の僕の数行すら異常に聞こえ 批判したからである。しかし、かかる道元の位置づけは従来必ずし 見性成仏」も「不立文学」も真向から否定し、禅を仏教にあらずと を指すと考えねばならない。もら一人の入宋沙門道元は「直指人心 禅宗とは栄西(一一四一—一二一五)によって齎された臨済宗のみ るでフランスからポスト゠モダンの思想とファッションを移したか の宋朝禅と茶などの宋朝文化をそっくり移入した、今日でいえばま のでそれらを参照されたい。そして、道元を僕が指摘したとおりの 画」という「美術の誕生」は禅宗によるものであるが、この場合の あるかが右の叙述によっても明らかと な ろう。 だが、小林氏ともほぼ同じ世代の西谷啓治氏は「文字の本質的な無 リックの量産でしかあるまい。その 量産を、小林氏は、「言語表現 表現欲」とは、所詮「不立文字」や「見性」に踏ん反り返ったレト 思われる。小林氏の言う臨済系の禅宗にとっての「甚だ贅沢な自己 正しい一筋だけを信じようとした人にしかありえないように僕には 人なのである。恐らく、本当の言葉は、道元のみならず、このような 土着文化を全面否定して正しい仏教の一筋だけを選び取ろうとした のような才人だったのに対し、道元は迷いに迷って華やかな宋朝の 人と見るならば、栄西が宋に渡って無批判に当時流行っていたまま 意味さの自覚」と受け取っている。(62) の難しさに関する異常に強い意識を表現したもの」と受け取るよう 美術の誕生」というものがいかに小林氏にとって重大なもので 僕は、 西谷氏なぞまるでデタラ 勿論、 その「水墨

視しているから量産するという今の西谷氏の解釈の方を自然だと思 メばかりだと思っているが、この件については、 言葉を馬鹿にし

### 五

私』を挙げることができるかもしれない。三年ほど年長の川端氏がらだが、その最悪の一例としては、川端康成氏の『美しい日本の 拳挙服膺する人は、更に更に真偽の区別もつかなくなってしまうよ が、小林氏の『私の人生觀』についても必要であることが痛感され 偽なるものから 分つこと (distinguer le vrai d'avec le faux)」 確認してみると、 たのではないかと思う。しかるに、小林氏の書いたものを無批判に えるが、とにかく、デカルトの「常識」に倣って、「真なるも 日に『朝日』『読売』『毎日』『東京』『中日』各朝刊紙上において一 て同年十月に創元社より刊行され、 でも前者が後者を凌いだから余計毒害は大きくなったわけである。 ともあり短かいということもあって、人口に膾炙し世に風靡した点 合は前者において勝るのだが、ノーベル賞受賞の記念講演というこ 人生觀』とは気脈を通じていると感じられるのだ。 が、そう言いたくなるほど、少くとも『美しい日本の私』と『私の 小林氏を拳挙服膺するなどという言い方はおかしいかも し れ な い になってしまったわけだが、 斉掲載されている。 さて、 念のため、両者が世に公けになったのを、活字になった時点で 以上で、「観」の問題に焦点を絞った、逐条的な 後者は昭和二十四年七月からの雑誌等の掲載を経 川端氏は、ほぼ二十年を経て後塵を拝した格好 なにもこんな真似をせずとも小説だけ 前者は昭和四十三年十二月十六 勿論、 批判 陳腐の度 の は を 終

### 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

軽

を書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたりと書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったのである。それを、つくづく年は取りたくを書いていればよかったが、ここに再説めく頃雑を重ねることをお言います。

如、雷」 まで極まりもしま せ う。中國の禪宗の始祖、蓬磨大師は りも直觀です。他からの敎へよりも、內に目ざめるさとりです。 は自分ひとりの力でひらかねばならないのです。そして、論理よ 典を習學するのは勿論ですが、思索の主はあくまで自己、 なのです。禪でも師に指導され、師と問答して啓發され、 です。そして、無念無想の境 に 入 る の で す。「我」をなくして の備へもなく、瞑目して、長い時間、無言、不動で坐つてゐるの ろその逆で、萬有が自在に通ふ空、無涯無邊、無盡藏の心の宇宙 「無」になるのです。この「無」は西洋風の虚無ではなく、むし 面壁九年」と言ひまして、 禪宗に偶像崇拜はありません。禪寺にも佛像はありますけれど 修行の場、 「不立文字」であり「言外」にあります。維摩居士の「默 坐禪して思索する堂には佛像、佛畫はなく、 洞窟の岩壁に向つて九年間坐りつづ さとり 禪の古 經文

す。禪の坐禪はこの達磨の坐禪から來てゐます。けながら、沈思默考の果てに、さとりに達したと傳へられてゐま

dhātu(基体)と呼ばれてその正体が剔抉されたもの、まさにその 周上の一部のような底の形で示さ れ た も の、更に松本氏によって の系列で示されたもの、 に当るのである。そして、今「一」や「不二」という二対中の後者 無の場所」とに当り、第三図では、「二 (dvaya)」なる「一切法 とは、それぞれ、第二図では、「全(pan)」なる河の 流れとしての が、川端氏が「萬有が自在に通ふ空」と言う場合の「萬有」と「空 氏の言うこの禅は、仏教でないのは勿論のこと、むしろヘラクレイ 宗教である」という通念に従うならば、ここに叙せられる禅とは立 らだ。だが、ここで述べられている禅は、確かに、木石 のご とき トス的世界に酷似してすらいる。先に示した図を参照して頂きたい **念無想」の禅は、仏教ですらないことは確実である。しかも、** 派な仏教には違いないが、もし僕の主張するように、「仏教 は 知性 意味では、本稿の始めの箇所でも指摘したように、「仏教は悟 いる禅は、やはり小林氏の場合同様、臨済系の禅でなければならな な説明に堕して文章の緊張感も欠くが、しかも、ここで述べられ (sarva-dharma)」と「不二 (advaya)」なる「無住(apratiṣṭhāna)」 (prajñā、智慧) の宗教である」とするならば、木石のごと き「無 いのである。道元なら、維摩居士など歯牙にもかけるはずがないか 「万物流転(panta rhei)」と「一(hen)」なる河底としての「絶対 「真如 (tathatā)」 「法界 (dharma-dhātu)」 「空性 (śūnyatā)」 と 「無念無想」の悟りなら充分に語り尽しているかもしれない。その 小林氏の先の引用と全く軌を一にするものだが、はるかに通 あるいは図中において黒く塗りつぶされ円 りの 俗的

ち「本覚思想」の中にべったり潰って『阿留辺幾夜宇和』を説いたち「本覚思想」の中にべったり潰って『阿留辺幾夜宇和』を説いたできまい。しかるに、道元は、かかる禅を仏教ではないと烈しく否だした仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を否定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。を不定した仏教であるとは口が裂けても言えないはずなのである。

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

合は、周知のように、冒頭から両者の歌を並置する。自の見識があって避けたわけでもないとは思われるが、川端氏の場別な対談などではありきたりの褒め方をしているから、必ずしも独小林氏は、『私の人生觀』中に道元を 持ち 出すことはなかったが、想」を批判した人で両者は真向から対立するからである。さすがに人であるが、前者は、新たな正しい仏教を決着せんとして「本覚思人のあるが、前者は、新たな正しい仏教を決着せんとして「本覚思

春は花夏ほととぎす秋は月

冬雪さえて冷しかりけり

〔道元〕

雲を出でて我にともなふ冬の月

風や身にしむ雪や冷めたき

を批判した道元を混ぜ合わせるような、首尾一貫しない真似はしているのだから、権威に弱い人は、もうそれだけで右へ倣ってしまい、そういう人が引きも切らないから困ってしまうのである。それな杜撰な知識人の一人、栗田勇氏のことについては既に触れたこともあるが、かかる指摘を少しは繰返してきたつもりの昨今、僕よともあるが、かかる指摘を少しは繰返してきたつもりの昨今、僕よともあるが、かかる指摘を少しは繰返してきたつもりの昨今、僕よら本を拝受し、若いがゆえに少しは期待しても、どっちが年を取ったが、少しは正邪の区別をつける努力はしてもらいたいと思うのである。それでも本が増えたと感じ、お礼状にはそういう感想も卒直に書い恋わせる本が増えたと感じ、お礼状にはそういう感想も卒直に書いるが、少しは正邪の区別をつける努力はしてもらいたいと思うのである。それでも本が増えたと感じ、お礼状にはそういう感想も卒直に書いるが、少しは正邪の区別をいける努力はしてもらいたいと思うのである。それでもよいが、そのある。万一「本覚思想」が正しいと思うのだが、ノーベル賞作家が「本覚思想」が正しいと思うのだが、ノーベル賞作家が「本覚思想」が正しいと思うのだが、ノーベル賞作家が「本覚思想」が正しいと思うのだが、ノーベル賞作家が「本覚思想」が正しいと思うのだが、ノーベル賞作家が「本覚思想」を出るというというには、またいと思うのだが、ノーベル賞作家が、これにはいる。

という一行でもあれば、少しは味噌糞の区別はできるなと思えるの

欲しくないと思う。道元は「本覚思想」ではないから外した、

来の面目」だけが推賞されているのである。そういえば、川端氏の「分別の囲いを離れ」た「分別以前の、いわば純粋な生命」の「本 引くところの道元の歌も「本来の面目」と題されているが、あの歌 が提起されたこともあると聞いた覚えがある。 疑っているのだ。今詳らかにできないのは申訳ないが、確か偽撰説 だって道元の真作かどうかは怪しいのだし、僕個人としては完全に であるが、そんな区別の「知性」などは鼻から軽蔑さ れ てい て、

ては、 集』全七巻の刊行開始に因んだ『春秋』四月号(№二九七)の特集 のである。我が総長の鏡島元隆博士は、この たび の『道元禅師全 体が余りにも情けないといわなければなるまい。だが、場合によっ で次のように述べておられる。 に料理している知識人を真向から批判できないのでは曹洞宗々門自 しかし、こういう点を学問上ではっきりさせて い な 「本覚思想」を批判した宗祖を戴きながら、 批判できないどころか、そんな勝手な料理を称賛しさえする 道元を 誤って 勝手 い 面も含め

本思想大系、道元』)、森本和夫氏(『正法眼 蔵 を 読 む』)といっ このような宗外の道元禅師の思想的研究に対し、宗門の道元禅 東大仏文学科出身の人によって進められている。(中略) が国における最近の道元禅師の思想的研究は、寺田透氏 

かもしれないが、 ためには、ジャー ひょっとしたら、鏡島博士は、思想的研究で見るべきものがある 応氏の『宗祖としての道元禅師』以後、見るべきものがないこと 師の思想的研究は、歴史的・書誌的研究に足をとられて、 .憾ながら認めざるを得ないであろう。(同、 僕にいわせれば、 ナリズム受けすることが必要だと思われているの 東大仏文学科出身者の道元研究 衛藤即

0)

固宗門として抗議すべきだと主張したのだが、これまたソップを向(3) 思想研究も活発に行われかけようとしていた矢先に、むしろ宗門当 内には、曹洞宗教学審議会第二専門部会というのがあって、 数ではないということなのである。しかし、僕個人はともかく、宗 までも宗門人として、あるいは道元の法孫として、道元の考えた正 中にも一番ましと思われる寺田透氏を真先に批判した方が効果があ 断したという事情も僕には確かにある。そして、今秋の宗学大会で かれたままである。かかる宗門の体質は、極めて「本覚思想」 に「草木国土悉皆成仏」の語があるように述べた中曽根総理には断 であればそういう事情も充分考慮して世に向って発言してもらいた 局の側がソッポを向いてしまったという格好になっているが、総長 しい仏教とはなにかを究明しようとしているのだが、鏡島博士にと るのではないかと思っている。しかるに、かく思う僕自身は、 は、できれば、いわゆる東大仏文系の道元研究者としては、 ことにあるのではないかとすら考えるから、今回はまず、小林氏の 思想」べったりの仏教理解を根本的にはだれ一人批判できなかった 稿で取上げたような、彼らの先輩筋に当る小林氏や川端氏の「本覚 者が思想的研究において最悪なのである。 直接発言したいと思っており、昭和六十一年の宗学大会でも、 る気などは毛頭ないのであって、僕は僕なりに宗門当局に対しても 士とはなんの関係もないことであるから、そんなことで博士を責め いものだと思う。もとより、ソッポを向く宗門当局の体質と鏡島博 っては、宗内には「見るべきものがない」のだから僕などはものの 『私の人生觀』を取上げて批判に及んだ方がよいのではないかと判 だが、これは、曹洞宗教団が、「本覚思想」 批判の 宗祖歿後 しかも、 その一因は、 道元の 最悪な あく 的な 本

急転直下、 が、曹洞宗の場合は、「本覚思想」に潰っていたのでは宗祖に 対 悩む方々を除けば、「本覚思想」べったりであっても宗是であ ろ う 想」そのものを許容していたわけだから、極少数の鋭敏に良心的に でに言っておけば、臨済系禅宗の場合は、祖師栄西自身が「本覚思 れるかもしれない。ところで、曹洞宗々門ということに触れたつい が、こういったことも、やがては山内舜雄先生によって明らかにさ まったという真の動機があるだろうとい うのが、僕の考えである からにほかならない。そこに、十二巻本『正法眼蔵』が隠されてし る「観」を「日本人独特の語感がある」と見て論及をなしていたわ 氏は、先にも指摘したように、『私の人生觀』で主要なテーマ と な く暗黙のうちに肯定してしまっていることだといえる。特に、小林 の両者に共通するのは、「日本人独特」のものを無前提に論証も の『美しい日本の私』を取上げるや大いに脱線してしまったが、こ て弓を引くことになるのだということを真剣に考えるべきである。 からは全面肯定されてしまう。しかるに、小林氏のいう日本独自 り、正しい仏教からは批判されねばならないのだが、小林氏の立場 論証したように、正しい仏教の正統から見れば傍系にして亜流であ するごとく「観」は日本人独特のものかもしれないが、それは先に ころか、それだけで西洋のものとは違った日本独自の称讃すべき考 けだが、それゆえに、つまらない批判すべきものだとは言わないど え方だということになってしまうのである。確かに、小林氏の指摘 さて、小林氏の『私の人生觀』を批判すると言いながら、川端氏 一観」の伝統を批判的な学問研究の課題として検討するためには 「本覚思想」における「観心主義」 国中を風靡していた「本覚思想」に飲み込まれていった を抉ってみる必要がある l な

> は、 あり「言外」にあります」とかいらような発言となり、小林氏の場 端氏の場合には、「論理よりも直観」とか「真理は、「不立文字」で 的な日本の伝統に乗っかってしまったことを意味する。それが、 かも、かかる論証なしの押し付けがましさそのものが「本覚思想」 らだけで勝れたことになってしまうから気をつけねばなるまい。 する価値があると思うのだが、小林氏式にやれば、日本独自だとい えにこんな、まやかしの「観」が生じたかは、やはり批判的に一考 系譜を曲りなりにも受けたであろう日本の天台宗において、なにゆ ても、あれほどはっきりと「止」と「観」とを峻別した天台智顗 が、そのことによって、恐らく、「観」が正しい仏教とは の場合には更に徹底していて、大東亜戦争突入直前の昭和十五年に 何も後悔してゐない」とかいうような発言となるのである。小林氏 合には、磯田氏も触れたような「黙って事変に処した」とか「今は ないことが、いよいよ明確に判明するであろうと思う。それにし 全く 関係

瞭な物の道理である。 電力 事である。
、のは兵隊の身分として
、のだ。銃を取る時が來 を立ると文學など
の場分として
、のだ。銃を取る時が來 である。
、のは兵隊の身分として
、のだ。銃を取る時が來 を立るとは無意味な のが來たら自分は喜んで祖國の爲に銃を取るだらう、而も、文學は が來たら自分は甚んで祖國の爲に銃を取るだらう、而も、文學は

これを書いている小林氏にとって、「文学」とは人間を止めぬ 限 り「物の道理」こそ「本覚思想」そのものにほかならないのである。随分と潔いのであるが、実 は、こ の「簡単明瞭 な」言葉無視 の

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

だ。『戰爭と平和』についても、全集末尾の解題によれば、「創元社 幸な戦争も小林氏の行動の一貫性を変えはしなかったのである。し と、両者は驚くほど似通っているのが解るのである。あの大きな不 これを『私の人生觀』の最後の二つのパラグラフと読み較べてみる は余白もなく、その一短文を引用することは控えねばならないが、 とになる。小林氏の『戰爭と平和』という、真珠湾攻撃の新聞誌上 版全集以降一部修正がある」とのことだが、永遠の時間を内心の中 である」という言葉で結ばれていて、いかにも毅然としている。今 な人間が居るから起るのではない。人生がもともと戰だから起るの 掲載の写真に因んだ昭和十七年の一短文は、「戰は好戰派とい ふ 様 らされた自分の信仰の弱さについて言葉で思い悩む必要 も ない と も「兵士」も「二」なる世界の側の白円や黒円みたいようなものな 日付が残っていようとも文章の方を結構気楽に変えてし ま うよ かも、小林氏は、内心の体験の一貫性を重視するからこそ、たとえ りに糾弾もしないという行動(体験)の一貫性となって現われるこ はもとより「言外」のことであって、それは時局便乗もしないかわ いうわけだ。そんな小林氏にとっては、戦争の正否などというもの ってしまえば、文学を死守して戦争を告発したり、無理矢理銃を取 わっているのである。この道理の上に確固たる決意をもって乗っか 葉を離れた「言外」の真理としての「簡単明瞭な物の道理」が横た のだ。その背後には、黒く塗りつぶされた円周上の一部のような言 うことらしい。先に示した図の第三図を見て欲し い が、「文学者」 と「兵士」に転業すれば「文学」(言葉)なぞは忘れてもよい と言 戦地へ行っても決して忘れることのできぬ言葉なので はなくて、 「文学者」という平時の職業の専売だから、戦争が起ったらさっさ

で生きる小林氏にとっては、あたかも、小林氏も川端氏も共に愛好して引く、西行の言と伝えられる言葉、「我またこの 虚空 の如くなる心の上において、種々の風情を色どるといへども更に蹤跡なし、香海『明恵伝』)のように、言葉も日付も蹤跡のないどうでもよいである。同じ「本覚思想」でいう「真空妙有」という考え方なのだが、西行のた。「この歌即ち是れ如来の真の形体なり」という考え方なのだが、西行のる。同じ「本覚思想」でも、西行の方にはまだ言葉に命を賭けた歌気。同じ「本覚思想」でも、西行の方にはまだ言葉に命を賭けた歌人の悲しみが漂っているように思われる。「本覚思想」は覚め たら人の悲しみが漂っているように思われる。「本覚思想」は覚め たらんの悲しみが漂っているように思われる。「本覚思想」は覚め たらんの悲しみが漂っているように思われる。「本覚思想」は覚め たらなりけり」だからだ。

かなる宗教においても信仰が躓きの石となる。殊に我が国においてるで意味のないように扱おうとしていた曽野綾子氏の発言を想起しるで意味のないように扱おうとしていた曽野綾子氏の発言を想起しなが「本覚思想」の信奉者のように映ずる。しかし、これは別に彼女を仏教徒だと言って蔑んだことにはならない。「本覚思想」の信奉者のように映ずる。しかし、これは別に彼女を仏教徒だと言って蔑んだことにはならない。「本覚思想」は「簡単明瞭な物の道理」を許容(adhimukti)する。「本覚思想」は「簡単明瞭な物の道理」を許容(adhimukti)するだけであって、正しい仏教徒たらんとすれば、「本覚思想」は仏をない。だから、正しい仏教徒たらんとすれば、「本覚思想」とするで彼の信仰とも関係がないからである。「本覚思想」は「簡単明瞭な物の道理」を許容(adhimukti)するだけであって、正しい仏教徒たらんとすれば、「本覚思想」を否となる。殊に我が国においても信仰が躓きの石となる。殊に我が国においても信仰が躓きの石となる。殊に我が国においてと、思いない。

ような解説を与えておられる。 て去れ)"という言葉なのだが、これに対して、中村元博士は次のタニパータ』第一一四六頌の"pamuñcassu saddham(信仰を捨い仏教徒たらんとする人には、極めて恐ろしい言葉がある。『スッ思想」的であるのはそのためである。そんなわけで、ここに、正しは、なんらかの宗教に属するかに見える知識人でも、結極は「本覚は、なんらかの宗教に属するかに見える知識人でも、結極は「本覚

「信仰を捨て去れ」という表現は、パーリ仏典のうちにしばしば散見する。釈尊がさとりを開いた あと で 梵天が説法を勧めるは散見する。釈尊がさとりを開いた あと で 梵天が説法を勧める は関かれた」といって、「信仰を 捨てよ」(pamuñcantu saddha)なるものを説かなかった。何となれば、信ずべき教養もなかったし、信ずべき相手の人格もなかったからである。『スッタニパータ』の中でも、遅い層になって、仏の説いた理法に対する「信仰」を説くようになった。(傍点袴谷)

べきではあるまい。

リギリと問い詰めるべきであって、決してそこを風化させ誤魔化す

古代でも現代でも、思想的対立があった場合には、その対立点をギ

な批判的思想としてインド思想史上に登場したのに、信ずべき教えのtu saddham"の意味は学界においてもまだ確定されておまっているのである。仏教が全く新たたわけではない。僕は、むしろ、後者の立場に立つ藤田宏達博士のたわけではない。僕は、むしろ、後者の立場に立つ藤田宏達博士のにおけではない。僕は、むしろ、後者の立場に立つ藤田宏達博士のたわけではない。僕は、むしろ、後者の立場に立つを表している。

まえていないことの方が多いことを思うべきである。とにかく、といって鬼の首でも取ったように喜んでも、実際にはシッポさえ摑としている時に「信仰を捨て去れ」などと反対のことを言うはずがとしている時に「信仰を捨て去れ」などと反対のことを言うはずがといって鬼の首でも取ったようにあからである。しかし、あたかも十二であったはずだとも思っているからである。しかし、あたかも十二であったはずだとも思っているからである。しかし、あたかも十二であったはずだとも思っているからである。とれに"saddhā"をのために、古い口に馴染んだ、いわば骨抜きになったどうでもよそのために、古い口に馴染んだ、いわば骨抜きになったどうでもよであったはずだとも思ったように、知的な信仰を明確に語った。 一次のために、古い口に馴染んだ、いわば骨抜きになったどうでもよい。古いからであったように、知的な信仰を明確に語った。 本のために、古い口に馴染んだ、いわば骨抜きになったどうでもよる。とにかく、いまであったように、知的な信仰を明確に語った。 本であったはずだとも思うべきである。とにかく、だかつてなかったとは考え難いからであり、いよいよこれから、いまないないない。

し、なぜかしら、この人については、名前を挙げず「新京都学派の(85)、 思想的対立点を論理的に問い詰める姿勢が希薄のように見なたが、思想的対立点を論理的に問い詰める姿勢が希薄のように見き・柄谷行人『闘争のエチカ』を買ってきてパラパラと目を通して(85)、 思想的対立点を論理的に問い詰める姿勢が希薄のように見き・柄谷行人『闘争のエチカ』を買ってきてパラパラと目を通してで「季節はずれの「闘争宣言」」と題された 記事で 知った、蓮実重で「季節はずれの「闘争宣言」」と題された 記事で 知った、蓮実重さて、もうそろそろ終りにしなければならない だ ろう が、今日さて、もうそろそろ終りにしなければならない だ ろう が、今日

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

## 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

多からんことを。

多からんことを。

多からんことを。

多からんことを。

のだと感じらのみ)、中沢新一、浅田彰をはっきりと敵にまわばさず一人」と言うのみ)、中沢新一、浅田彰をはっきりと敵にまわばさずのから心ととを。

のだと感じられてくるのである。願くば、ともすれば怠け勝ちで若たがら、鼻っから甘いはずで、こんなレベルで「闘争」を続けるよいがいら、鼻っから甘いはずで、こんなレベルで「闘争」を続けるようだから、鼻っから甘いはずで、こんなレベルで「闘争」を続けるようだったら、僕自身がやがて彼らを敵にまわさねばなるまい。しからだったら、僕自身がやがて彼らを敵にまわされば怠け勝ちで若いた。と感じられてくるのである。願くば、ともすれば怠け勝ちで若いたがら、鼻っから付きと、益々年を取って大家然とはしたくないもいがら、中沢新一、浅田彰をはっきりと敵にまわばさず一人」と言うのみ)、中沢新一、浅田彰をはっきりと敵にまわばさず

風立ちぬ、いざ生きめやも。

Le vent se lève, il faut tenter de vivre

### Ì

- (2) 大学入試改革協議会の報告「大学入試改革につ いて」(昭す)第二巻、四一―五一頁参照。引用は四二頁。(1) 新潮社版(旧版)『小林秀雄全集』(以下単に『全集』と略
- (3) 丘月二十七日こうわれた、司問題こついての生会党山コ史和六十三年二月十五日付)のことを指す。
- で、僕は『毎日』(五月二十八日(土))の記事による。記長と西原早大総長、石川慶大熟長との会談に 関 する 報道(3) 五月二十七日に行われた、同問題についての社会党山口書

### 力し

- 出典頁数を指示する。 出典頁数を指示する。 の人生観』(以下、文庫と略す)、八六―一四四頁によっても書房、以下『集』と略す)、二九八―三二二頁、角川文庫『私たぬ人のために、『小林秀雄集』(現代日本文学全集42、筑摩(5)『全集』第九巻、一一―五九頁。なお、以下、『全集』を持
- 大正蔵、二九巻、一頁中、「慧謂択法」)による。ed., p. 2, l. 4, "prajñā dharma-pravicayaḥ"(『倶舎論』、(6) ここでは 便 宜 的 に Abhidharmakośabhāṣya, Pradhan
- 二頁。(7)『全集』第 九 巻、二四頁、『集』、三〇四頁、『文庫』、一〇
- 学論集』第一四輯(昭和六十三年三月)、五四頁。(8) 拙稿「道元に対する「全一の仏法」的理解の 批判」『宗教
- (岩波書店、昭和二十九年九月)、一〇一頁参照。〇行。なお、長尾訳については、長尾雅人『西蔵仏教研究』(9) 青海民族出版社版(一九八五年 九 月)、五六四頁、六―一
- —三八頁参照。 —三八頁参照。 —三八頁参照。 (11) 岡潔『春宵十話』(毎日新聞社、昭和三十八年二月)、三三
- 二―一九三頁。 十二年六月)「小林秀雄という現象――世代的な回想」、一九(1) 磯田光一『近代 の 感情革命・作家論集』(新潮社、昭和六
- (13) 柳田謙十郎『弁証法入門』(青春出版社、昭 和 三十三年)

が始めて読んだものだったかも し れ な い。その本の末尾に の高等学校三年の時である。 一九六一年(昭和三十六年)六月十七日読了とある。僕

- 〔4〕『全集』第九巻、二四頁、『集』、三○四頁、文庫、一 一
- (15) 柳田謙十郎『わが思想 の 遍歴』(創文社、 二月)、一六四頁による松村一人氏の言葉。 昭和二十六年十
- 16 文庫一一二一一一三頁。 『全集』第九巻、三二―三四頁、『集』、三〇八―三〇九頁、
- <u>17</u> 八号(昭和六十二年十月)、四〇〇―四三四頁参照 拙稿「批判として の 学問」『駒沢大学仏教学部論集』 第
- 〔18〕 『「テスト氏」の方法』(『全集』第二巻、三○七―三一九頁)、 及び『常識について』(『全集』第九巻、三一六―三五〇頁)
- 19 ヴィーコ『学問の方法』(岩波文庫、 昭和六十二年七月)、
- 二六一三〇頁。原文は未見。 前註書、一五九頁の二六頁、八行に対する註による。
- 20
- 21 569):野田又夫訳『方法序説』(筑摩書房、 philosophiques de Descartes, Garnier éd., Tome I, p. 五頁、ibid., p.10: 野田訳同上、八頁。 Descartes, Discours de la méthode, p.2 (Euvres 世界文学大系13)、
- 22 前註1の岡著、三三―三四頁、三六―三七頁。
- うに思っているが、この問題に関する同氏の最近の発言とし 僕は、中村雄二郎氏などがそれを仕組んでいる張本人のよ 特に、同氏『西田哲学 の 脱構築』(岩波書店、昭和六

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

十二年九月)、八六―九六頁「共通感覚とトポス論」参照。

- 24 me: 伊吹武彦訳『実存主義とは何か』(『サルトル全集』第一 三巻、人文書院、昭和三十年七月)。 Jean-Paul Sartre, L'existentialisme est un humanis-
- 25 五頁参照。 欽著作集』第四巻、月報第 五 号(昭和五十六年一月)、三― その頃のことについては、拙稿「「山水経」の縁」『古田紹
- 26 教の根本構造』、百華苑、昭和三十二年に再録)。 における根本真理』(昭和三十一年十月、後、上田『大 乗 仏 上田義文「瑜伽行派における根本真理」宮本正尊編『仏教
- (27)『仏教学会誌』第七号(昭和四十年一月)、五一―六五頁参 照。ただし、誤植が多いので、後註35の拙稿、五二五頁の註 4も合わせ参照されたい。
- 28 学出版会、昭和六十二年六月―六十三年三月)。 なお、 れたい。 に松本史朗氏による書評が掲載される予定と聞くので参照さ 山口瑞鳳『チベット』(上、下)(東洋叢書3、4、東京大
- 29 第九号(昭和五十三年十一月)、二八七—二九四頁参照。 拙稿「小林秀雄著『本居宣長』」『駒沢大学仏教学部論
- (30)『全集』第八巻、一一一頁、『集』、二〇四頁。
- 年三月)など参照 つきささらない人――」『教化研修』第三一号(昭 和 六十三 拙稿「差別事象を生み出した思想的背景に 関 する 私見」 『駒沢大学仏教学部紀要』第四四号(昭和六十一年 三 月)、 九八一二一六頁、及び、同「門馬見解批判-――心臓に矢の

### ・林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

- (32) 前註12の磯田著、一九一頁。
- 33) 前註12の磯田著、一九六頁。
- 和六十二年七月)、三四八頁。(34) 柄谷行人『ダイアローグ 1970-1979』F(第三文明社、昭
- ○頁、二五頁、『集』、三○二頁、三○五頁、文庫、九六—九(36) (イ)と(ロ)それぞれに つ き、順次に、『全集』第九巻、二三月)、四九一—五三二頁参照。 集』成田山仏教研究所紀要、第一一号特別号(昭和六十三年集)成田山仏教研究所紀要、第一一号特別号(昭和六十三年) 出稿「『宝性論』に お ける 信の構造批判」『仏教思想史論

七頁、一〇三頁。

しては、拙稿「『維摩経』批判資料」『駒沢大学仏教学部研究しては、拙稿「『維摩経』批判資料」『駒沢大学仏教学部研究においては、かかる理法や実在を「道」というが、仏教がこの「道」によっていかに骨抜きにされてきたかについては、の「道」によっていかに骨抜きにされてきたかについては、のがを持っのコピーを、ちょうど本文のこのあたりを書いていた、先日六月三十日(木)に頂戴したが、実際の刊行予定いた、先日六月三十日(木)に頂戴したが、実際の刊行予定いた、先日六月三十日(木)に頂戴したが、実際の刊行予定いた、先日六月三十日(木)に頂戴したが、実際の刊行予定の初校ゲラのコピーを、ちょうど本文のこのあたりを書いていた、先日六月三十日(木)に頂戴したが、実際の刊行予定内目を伺うと、今年中だろうが定期的ではないようだとのことであった。また、ゲラ末尾に「〈昭和六十二年五月二十七日稿)」との挿入を指示する書き込みがあったので、本来原稿にあったものが削除されたのかと聞くと、然りとのお返事稿にあったものが削除されたのかと聞くと、然りとのお返事稿にあった。

### 三九二

平気でする思い上った人でも多いのであろうか。業務担当者には、日付を削るとか、無断で書き改めるとかを伺ったが、前註4の拙稿でも指摘したことだが、最近の編集

- 一一○二頁。 —一○二頁。 第九巻、二四頁、『集』、三○四頁、文庫、一○一

- (昭和六十一年十月)、四一三—四三六頁参照。(41) 拙稿「京都学派批判」『駒沢大学仏教学部論集』第 一七 号
- Weröffentlichungen der Internationalen Hegel-Vereinigung, Band 14, Klett-Cotta 1985. 例 えば、ドイツの Werner Beierwaltes 教授は、ヘラクレイトスの"ecpantön hen kai ex henos panta (aus Allem Eins und aus Einem Alles)"に由来するプロチノスの"to hen panta ((Das) Eins-Alles oder: das Eine (ist) Alles)"の思想を肯定的に考察し(p.53, ff.)、それに続く、日本の今道友信教授は、『荘子』の「万物与我為一」「万物皆一也」の思想に対し同様の考察をなす(p.73, ff.)。しかし、少なくとも、後者については、前註37の伊藤氏のような批判的な視点が必要であろう。
- 三〇号(昭和六十三年三月)、九一―九六頁、及びこれに 至(4) 拙稿「十二巻本『正法眼蔵』撰述説再考」『宗 学 研究』第

る一連の拙稿を参照されたい。

- 44 七号(昭和六十一年十月)、四三七一四九四頁参照。 松本史朗「縁起につ い て」『駒沢大学仏教学部論集』第一
- (45) いざ註を付けようと思ったら、関連資料が統一的に見つか 戦争中に前者が後者に協力したというようなものではなく、 ということらしいのだが、興味があるので、原書は注文中で 前者に一貫する思想が後者との本質的な親近性をもっていた その本によれば、ハイデッガーとナチの関係は、たまたま、 の『ハイデッガーとナチズム』という本の紹介をしていた。 り記憶で述べるより仕方がない。確か、西谷という名の方だ らないので、一括してどこかに粉れ込んでしまったようであ ったと思うが『毎日新聞』誌上で、ヴィクトル=ファリアス
- (46)『全集』第九巻、九二頁、『集』、二八二頁。
- **47** 文庫、八八頁。 『全集』第九巻、一二―一三頁、『集』二九八―二九九頁、
- (4) German Dictionary, Follett Publishing Company, Chicago 1966, p. 20.
- (4)『中英辞典(The Chinese-English Dictionary、汉英詞 典)』(北京外国語学院、商務印書館、一九七九年)、二 四 九
- (51) 『全集』第九巻、二六頁、『集』、三〇五頁、文庫、一〇五(50) 『全集』第九巻、一三頁、『集』、二九九頁、文庫、八八頁。
- 52 平川彰『インド仏教史』上巻(春 秋 社、 昭和四十九年)、

小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

- (53) 大谷大学『西蔵大蔵経甘殊爾勤同 目 録』、二九九頁、ハ٩八 〇一、及び、註3参照。
- 54 社、昭和四十四年三月)、五七七—五八四頁参照。 前註52の平川著、及び、同『初期大乗仏教 の 研究』
- (55) 大正蔵、一五巻、№六四三、六四五一六九七頁。
- <u>56</u> 花山信勝註『往生要集』(岩波文庫)、一八三—一八五頁。
- (57)『全集』第九巻、一三―一四頁、『集』、二九九 頁、文 庫、
- 58 (大正蔵、二九巻、一一八頁下)。 Abhidharmakośabhāṣya, Pradhan ed., p. 341, 11.8-19
- 59 大正蔵、四六巻、四六七頁下。原漢文を訓読で示す。
- 60 『全集』第九巻、一九頁、『集』、三〇一頁、文庫、九五頁。
- 出版、昭和六十三年十一月刊行予定)参照。 合主義批判――」鎌田茂雄監修『中国の 仏教と 文化』(大蔵 前註8の拙稿、及び、同「教外別伝と教禅一致――禅の融
- (62) 西谷啓治『禅の立場』(宗教論集Ⅱ)(創文社、昭和六十一 年)、二八九頁参照。
- (63) 新潮社版『川端康成全集』第一五巻、一七九—一九一頁。
- 64 仏教学会年報』第五二号(昭和六十二年 三 月)、一二三―一 二四参照。 松本史朗「仏教 と 神祇――反日本主義的考察――」『日本
- 65 前註63の一八五—一八六頁。
- (66)「始覚」が「本覚」と全く別なものと 考えて トンチンカン な説をなす人もいるから注意され たい。「本覚」のうちに包

三九三

## 小林秀雄『私の人生觀』批判(袴谷)

して欲しい。 してがしい。 して欲しい。 してがしい。 してがしい。 してがしい。 してがしい。 してがした。 は、かかる仏教学の基礎を踏まえない妄説にして一顧だに価 は、かかる仏教学の基礎を踏まえない妄説にして一顧だに価 しない。 は、かかる仏教学の は、「始覚」のみならず、一切合財を包括し して欲しい。

- 一一七頁、註34参照。 会年報』第五二号(昭和六十二年 三月)、一一一頁、及 び、会年報』第五二号(昭和六十二年 三月)、一一一頁、及 び、(67) 拙稿「仏教 と 神祇――反日本学的考察――」『日本仏教学
- (68) 前註17の拙稿、四○八頁参照。
- (9) 『小林秀雄対話録』(創芸社、昭和二十四年)、一三頁。
- 月二十七日に拝受した。謝して感謝申上げたい。恵については、一四〇―一四一頁参照。なお、僕は本書を六道元については、三一―三二頁、一六八―一六九頁など、明(70) 竹村牧男『はじめての禅』(講談社、昭和六十三年六月)。
- (71) 前掲書、二九頁参照。
- (7) 経緯の一部については、前註31の拙稿中後者を参照された
- (74) 前註43の拙稿参照。
- 年六月)の索引、同項目に指摘されし箇所参照。(75) 山内舜雄『道元禅 と 天台本覚法門』(大蔵出版、昭和六十

### 二九四

- ないが、禅宗の影響があるかもしれないとのお答えであった。の御発表の折、この件を質したところ、詳細に検討はしていた) 本学大学院生、佐々木俊道氏の仏教学会(六月二十日)で
- (77)『文学と自分』、『全集』第七巻、一四二頁。
- ) 『全集』第七巻、一六六—一六八頁。
- が感じられない。 ・小林氏における文章修正の問題はもっと真剣に検討さるべき ・小林氏における文章修正の問題はもっと真剣に検討さるべき が感じられない。
- 〜 「一、「集」、三○三頁、文庫、九八頁を参照されたい。(8) これに関する小林氏の記述について は、『全集』第九巻、
- (81) 前註4の拙稿、註4を付した前後の本文を参照されたい。
- 一二八頁の「追記」を参照されたい。性」『東洋学術研究』第二六巻二号(昭和六十二年十一月)、(22) 前註35の拙稿、及び、同「「和」の反仏教性と 仏教の 反戦
- 訳版、昭和五十九年)、四三一頁。(8) 中村元訳『ブッダのことば、スッタニパータ』(岩波文庫改
- 部紀要』6(昭和三十二年)、六八―六九頁参照。(8) 藤田宏達「原始仏教における 信の 形態」『北海道大学文学
- の「《闘争》と共同体の空間」による。和六十三年五月)。以下の 感想は、特 に、一六七―一七七頁(85) 蓮実重彦・柄谷行人『闘争 の エチカ』(河出書房新社、昭

(昭和六十三年七月五日)