### 南宋における仏教信仰の一 側面

# 上天竺寺・法恵(慧)寺・明慶寺

筆者は、 とは別行動をとって、 歩いたのである。 杭州市郊外の寺院を参観していた。訪中団のメイングループ 九八五年九月一三日、第七次駒沢大学訪中団に参加した 浙江省における仏蹟参観の旅のしめくくりとして、 梵村の雲棲山、 天竺路の三天竺を駆け

異なり、 欠除へも連動する。ともかく、 上天竺寺行は、 ざるをえなかった無念さは、しばらく残った。第七次の際の から探訪した。時間の関係もあって上天竺寺の参観は断念せ 人で天竺路を駆け、下天竺・中天竺の二寺を、文字通り外壁 の三天竺寺の所在を求めて、駒沢大学石井修道氏御夫妻と三 思い起すと、第二次の同団が霊隠寺を訪問した折、 タクシーを駆っての探訪である。便利さは距離観の その続きの行動とも言える。 霊隠寺山門の左側を天竺路 第二次の時とは 未開放

> 永 井 政 之

止りに上天竺寺がある。

入れば、

なだらかな登りの道を車で約一○分、

天竺路の行き

る。 てくれた。 光隆法師は、 点でまだ天王殿・観音殿(大雄殿) 霊隠寺の喧躁からすれば、静寂の中の上天竺寺は、 後大殿や白雲堂はすでに失われていたように記憶してい 工事中の境内は瓦礫の山であったが、それでも四五歳 突然の闖入者である我々にさまざまな説明をし の修復はその途中 で この時 あっ 0

極めて重要な位置を、上天竺寺は占めるからである。(1) が少なくない。それは私達が、南宋代の仏教を考える上で、 今から考えると、もっと十分に調査してくればと思うこと

論 なればという前提があることは言うを俟たない。 訪する機会を念頭に置きつつ、この小論を認め 筆者は、それら自らの不勉強への悔恨と、上天竺寺を再再 それが、南宋代の仏教界の動向を考証する上での一助に てい

駒澤大學佛教學部論集第十九號 昭和六十三年十月

二〇九

について考えたものである。この小論は先の論文の範囲を大安を代表したと推察しうる明慶寺について、その位置や機能念論文集・仏教文化の諸相〕)。資料的には、 南宋の一時期、 臨寺考」と題する一文を草したことがある(〔桜井秀雄博士古稀記ところで筆者は、 この小論以前に、「南宋・臨安府、 明慶

る。

明である。その点に筆者は忸怩たる憶いを禁じえないのであ綱において踏襲したものであることは、両者を一読すれば自について考えたものである。この小論は先の論文の範囲を大

る。それでも、あえて筆をとったのは、先の論文が紙数の制

付けを、より十分に確認をしておく必要があると思うからで動向をみる上で、上天竺寺─→法慧寺─→明慶寺という位置約もあって十分に意を尽せなかったと同時に、南宋仏教界の

ある。

するなら、 課題となる。 していくかという課題を包含する。 まとまりをみせはじめる。それはそのまま現実といかに対応 て宋代へと政治体制が変る中で、 が固有に有する二律相い反するテーゼである。ある意味から ては夙にその問題の提起をなした。要するにそれは中国 は国家仏教の世界と言ってもよい。国家と仏教の関係につい もそう期待されたある役割を荷ったのである。それは一面 端的に言うなら、右の三ケ寺は自らもそう信じ、国家から そのテーゼをどのように超克するかが中国仏教の 禅の場合も事情は同じい。 禅宗教団は、 唐末より五代、そし 教団としての 仏教 で

すでに、その象徴的な存在として開封大相国寺 の 存在 が あところで国家との結びつきという点からするなら、北宋代

は、熊伯履〔相国寺考〕(中州古籍出版社)が あって、天子 の既論でも記したように、大相国寺の果した機能 に つ い て

1 上元観灯などにおける天子の行幸。

側として

- 2 巡幸。
- 3 祈雨などの祈報をたのむ。
- 4 祖先などへの感謝を捧げる。

が分類列挙され、また臣下によるものとして、

- 5 君子の誕生日を祝う。
- 6 君子の病の回復を祈る。

7 君子の忌日に行香する。

8 群臣が宴を催す。

が挙げられている。さらに

- 9 重臣のための追善が営まれる。
- 10 外国の使節が来訪する。
- 11 進士となった者が、その名を掲げた。
- 12 官吏による簡閲が行われたこともある。

当面の課題としては、右の相国寺の機能が、南宋遷都など一二項目が指摘されている(同書、P.79)。

0

を考えてみよう。 で考えてみよう。 で考えてみよう。 であるが、とりあえず、上天竺寺からその問題がったか。この推測にさほどの誤りがないと思われるのは後たことは容易に推測しうる。仏教界の場合も事情は同じでないた人々が、名実ともに北宋代の文化を継続せしめようとし果どうなったのかという点に尽きる。遷都とともに南へ移住

=

知る上で都合がいい。とりあえず、それによろう。された際に、編者が付した紹介の一文が、上天竺寺の歴史を州上天竺講寺志〕が簡便である。特に此書が〔彙刊〕に編入のためには、近年刊行された〔中国仏寺志彙刊〕所収の〔杭まず、はじめに上天竺寺の歴史をみておく必要がある。そ

る。

道元、聖仏を井に秘す。兵、退きて、像を院の中に帰し、 宋の嘉祐中、霊感観音院と改む。靖康の初め、 之を頂間に納む。呉越の忠懿王、地に即いて天竺看経院を建て、 翊、奇木を得て、大士の像を刻み、僧勲、古仏の舎利を持して、 勝地たり。上天竺講寺は、肇め後晋の天福四年に建つ。時に僧道 上中下の三山に分る。上天竺山は武林の群山の中に位し、 上天竺講寺は、浙江杭州の西湖、天竺山に位す。天竺は、 広大霊感観音教寺と書す。元の至元五年、天竺教寺と改む。 聖祖、 重修す。清の康熙五年、殷るるによって重建す。三十 南巡して法雨慈雲の匾額を書し、 金の難に属し、僧 天竺寺碑文を賜撰 仏教の 分れて 明の

す、云々。となす。咸豊十一年、寺、兵に鵔かれ、同治三年、寺、旧観に復す。乾隆十六年、法喜寺の匾額を御題し、故に俗に称して法喜寺

NII-Electronic Library Service

6。 P.50)。また近年では大正大学村中祐生氏による紹介もあ蹟〕巻四に述べられるところが参考となる(同書、解説、上、別、特に大正年間に至ってのそれは、常盤大定〔中国文化史られていないが、その点について今は触れない。その後の状うに上天竺寺が教寺五山の第一として位置したことには触れる。寺史の梗概は右で十分であろう。ここでは通例言われるよ

(一一五四)のこととして、一ジが薄い。すな わ ち、〔仏祖統紀〕巻四七は、紹興二四年とは言え、それだけでは、上天竺寺の持った具体的なイメージは言え、それだけでは、上天竺寺の持った具体的なイメ

詔して上天竺を以て御前道場と為し、特に科敷等の事を免ず。

(T.49—426b)

たという(T.49—427c)。 けられるや、その制度は上天竺寺のそれに準じたものであっと記し、さらに乾道三年(一一六七)の時、宮中に内観堂が設

ることにしよう。
・(3)
きの深さを知る一助とはなろうが、今少し具体的に考えてみきの深さを知る一助とはなろうが、今少し具体的に考えてみこれだけからでも、宋代における上天竺寺と帝室の結びつ

まず、〔寺志〕巻一○が伝える上天竺寺に所属する 寺田が

明代にはその百分の一も残っていないとして、南宋代におけわち、〔寺志〕は、かつて上天竺寺は多数の寺田を有したが、南宋代に至って飛躍的に増大することに注意してよい。すな

- る寺田の増加を次のように伝える。
- の租税を免じた。(2) 隆興二年(一一六四)、孝宗は各地にあった上天竺寺寺田
- (3) 淳熙一一年(一一八四)、孝宗は秀州の荘田一○頃を施与
- 地山林の租税を免じた。 地山林の租税を免じた。 光宗は各地にあった上天竺寺の田
- (5) 嘉定六年(一二一三)、光宗は崇徳郷の荘田一五頃を施与
- を施与した。 (6) 端平三年(二三三六)、理宗は銭塘県などの荘田等四五頃

- (9) 宝祐三年 (一二五三)、理宗は上天竺寺の荘田の租税を免

じた。

- 施与した。(一二六四)、理宗は湖州府各県の荘田五〇頃を)。
- (1) 韓荘敏公は、平江府の荘田二○頃を施した。
- ② 景定二年(一二六一)、賈似道は二○○○畝を施した。

寺への恩恵は大きい。 に限定された可能性が強いが、それでも一年免税されれば、度か免税の対象ともなったのである。免税の詔は、当該の年度の領有する山林寺田の数を圧倒する。しかもこれらは、何山の領有する山林寺田の数を圧倒する。 しかもこれらは、何

上天竺寺は極めて裕福な寺だったのである。(4)

台の拠点であったことであろう。先達の成果を踏 ま え る な下天竺寺が四明智礼の住した延慶寺とともに、所謂の趙宋天いま一つ忘れてならないのは、上天竺寺と指呼の間にある

で過す。下天竺寺に入った慈雲遵式は、没するまでの一七年間をここら、大中祥符八年(一〇一五)、杭州の刺史薛顔の請によってら、大中祥符八年(一〇一五)、杭州の刺史薛顔の請によって

深さを知らしめて十分である。 世に天竺懺主と称せられるのは、遵式と下天竺寺の関係の

慶元三年十二月十四日、上天竺寺に詔して祈禱に係わる 処と 為る。このような動きを追認するのが、次の記事である。睞、円悟思尚、宣梵嗣珍など、いずれも天台系 の 人々 で あ上天竺寺の席を嗣いだ弁才元浄をはじ めと する、慈辯従

(「宋会要」道釈二—一)

永く天台教寺と作さしむ。

で重要であることは言うを俟たない。の学問が天台系にあったことは、南宋仏教界の動向をみる上たる学僧である。上天竺寺の表面的な機能とはまた別に住持が、それ以前に慧光若納が住している。これも天台系の錚々が、それ以前に慧光若納が住している。これも天台系の錚々が、それ以前に

は、これから。 では、から。 では、必ずしも十分とは言え できの位置をみると、御前道場となったことも勘案して単に しないが、ただ後述するように、南宋朝一代を通しての上天 しないが、ただ後述するように、南宋朝一代を通しての上天 をことは小論の目的ではないので、これ以上に論じることは 筆者は天台学を専門とする者ではないし、またそれを論じ

南宋における仏教信仰の一側面(永井)

った。(6)は両極の位置にある。しかもそれは宋代の仏教界の趨勢であは両極の位置にある。しかもそれは宋代の仏教界の趨勢であ寧の態度は、史実はともかく、慧遠の「沙門不敬王者論」とその理由は前にも述べた。欧陽修〔帰田録〕巻一が記す賛

上天竺寺の場合も、右の例にもれない。

シがあるからである。 が高邁な教理と現実社会との対応を別のものとみていないっとは、一見また別な世界を構築する。一見とするのは、彼らとは、一見また別な世界を構築する。一見とするのは、彼ら台教学を学ぶ。そしてその一方では、そのような高邁な教理膨大な寺産と、権力による庇護のもとに住僧達は緻密な天

Ξ

遷都による摩擦も少なくない。国の内外の安定は国家存続のが常に亡国の危機にさらされたことは周知のとおりである。い。ようするに上天竺寺は観音信仰の寺だったのである。中国各時代を通じて観音信仰の持つ位置は小さい。ようするに上天竺寺は観音信仰の寺だったのである。中路上天竺寺は観音信仰の寺だったのである。本れは先に引用した〔宋会要〕の記事からも判明するように、れは先に引用した〔宋会要〕の記事からも判明するように、れは先に引用した〔宋会要〕の記事からも判明するように、では上天竺寺の負った現実社会に対する機能とは何か、そ

ための必須の条件であった。

は、天候にかかわるものと認めうる。 開宝五年、咸平元年、同三年、治平二年、紹興五年について宋の例八、南宋の例五の計一三を列挙しているが、このうちとの関係が重要になる。〔寺志〕は、霊感の事実として、北との関係が重要になる。〔寺志〕は、霊感の事実として、北さらに帝室と、のちに御前道場となった上天竺寺の結びつ

会要〕礼一八の記載をみておく必要がある。例えば例としては、これだけでも十分であろうが、今少しく〔宋

年四月二十一日、雨を闕くが為に、勅して太府少卿林湜をして臨 要すと。是の月二十二日、応を獲て、官に命じて報謝せしむ。五 潔にして精ろに祈禱を加えしむ。務めて速やかに感応を獲んこと の州県にて、守令に仰せて、躬ら管内の寺観神祠に詣でしめ、厳 や雨沢を闕くこと有りと。去処、已に守に委ねて祈禱 せし むる 安の洞宵宮に、詣でしめ、秘書監薛叔似をして径山の竜潭に詣で 詣でしめ、精ろに祈禱を加え、務めて速やかに感応を獲んことを 可なるを妨ぐるを。日輪侍従一員をして上天竺の霊感観音の前に 紹熙元年六月十九日、詔するに、雨沢稍や忿し。恐らくは禾稼の に、未だ感応を獲す。逐路の転運司に詔して、行下の所部の闕、雨 五月十三日に至りて応ずるを獲、元差官に命じて報謝せしむ。 中書門下省言く、 仍ち屠宰を禁ずること三日せんとし、以て指揮して、次日 司農卿万鍾をして天目山の竜洞に詣でしめて祈禱せしむ。 両浙と、江の東西と、両淮の州軍の間、 同

二四四

らず。 竺の霊感観音前に詣でしめ、精ろに祈禱を加え し む。〈慶元元年 四月、 正月五月、二年八月、四年四月七月八月、五年八月、嘉泰三年三 四日、詔するに、近日、雨沢稍や多し。日輪侍従一員をして上天 内内侍省の降すを請うに 係 る。〈慶元元年六月、二年三月、三年 山の広恵廟には、日輪至官に命じて致謝せしむ。其の香は皆な入 るの日は、宮観祠廟は則ち元差官に命じ、上天竺の観音前と、霍 三年六月、十四年正月、十七年六月、亦た之の 如 し〉。八月二十 て速やかに感応を獲んことを要す。凡そ祈禱に遇い、及び応を獲 六月、八年三月五月、 て、上天竺の霊感観音の前に詣でしめ、精ろに祈禱を加う。務め 七月九日、詔するに、雨沢、稍や愆し。日輪侍従 の 官一員 を し いて、精ろに祈禱を加りべしと。仍ち屠宰を禁ずること三日す。 に到りて始まりと為す。同日、詔するに、雨を祈るに未だ感応あ 一年六月、三年五月、嘉定元年四月、二年五月、六年五月、七年 開禧元年九月、二年三月、三年八月、嘉定三年五月、 五年三月八月、六年正月七月、七年九月、九年八月、 亦た之の如し〉。 応に臨安府をして上天竺の霊感観音を迎請し、明慶寺に就 五年四月、嘉泰元年四月六月、三年四月、 九年五月、十年六月、十一年五月十月、十 開禧元年七月、 十年四 四年八

また別の箇所では祈雪の祈禱をめぐって次のよ う に 伝 え

る。

を加えしめよと。務むるに感応を獲 た り。〈二年十一月、三年十輪侍従一員をして上天竺の霊感観音の前に詣でしめ、精ろに祈禱寧宗の慶元元年十一月二十三日、詔するに、瑞雪、稍や愆し。日

月、十四年十一月、亦た之の如し〉。 十二月、九年十二月、十年十二月、十一年十二月、七二年十一一月、三年十二月、四年十二月、五年十二月、七年十一月、八年二年十二月、三年十一月、四年十二月、嘉定元年十一月、二年十一月、四年十二月。五年十一月、六年十一月、嘉泰元年十一月、

明月は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別用は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別用は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別用は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別用は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別用は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別用は長きにわたったが、右よりしていくつかの事実が理別の条件であった。

音大士像そのものであって、上天竺寺でないことは言うまで格に位置したことも注意してよい。この場合、重要なのは観集中させた対象として、上天竺寺の観音大士が、いわば代表がる側の真剣さは想像にあまる。と同時に、その真剣さを

の祈禱が、上天竺寺の観音像を迎請してのものであったことさらに明慶寺へと併行拡大していくことになるが、明慶寺でかつて述べもしたように、上天竺寺の機能はのち法恵寺、

が、それを裏付けるであろう。

山を中心にして行われている。さらに、く、紹熙五年(一九四)四月の祈雨は、洞宵宮、径山、天目れていないことである。先の引用文中にも記されているごとただし確認しておくべきは、祈禱が上天竺寺にのみ限定さ

嘉定五年九月、六年正月、十年四月、亦た之の如し〉。 王、天王神、城隍廟、旌忠観にて祈禱せしむ。〈開禧三年五月、た之の如し〉。三年九月二十日、詔するに、雨沢、稍や 多 し。分元年六月、三年五月、嘉定八年三月、十年六月、十四年正月、亦王、天王神、城隍廟、福順王廟、旌忠観にて祈禱せし む。〈開禧を差わし、臨安府東嶽 の 天斉仁聖帝、呉山 の 忠武英烈威顕霊佑嘉泰元年五月七日、詔するに、雨沢、稍や愆し。分ちて卿監郎官

事もある。逆に祈雨祈晴の行事が、など、あたかも道教廟だけを中心に行われたかのごときの記

道教廟で祈雨と、交互に祈られている。

天竺寺の観音像を明慶寺に迎請して祈雨、五月には臨安府の例えば嘉泰元年(二二〇一)に例をとるなら、四月と六月に上と、上天竺寺のみで行われたのごとき記事もある。しかも、と、上天竺山に詣でしめ、精ろに祈禱を加えしむ。務めて感応臣をして天竺山に詣でしめ、精ろに祈禱を加えしむ。務めて感応慶元三年三月二十六日、詔するに、雨沢、稍や愆し。臨安府の守

常識的にみても、祈禱の行事が一方に偏って行われたとは

二五五

になろう。事実、〔宋史〕巻一〇二、礼五では、考えづらい。ようは〔宋会要〕などの記述の問題ということ

る。 皆な祭禱す。 或いは官を分遣して天地、太廟、社稷、嶽鎮、海瀆に告げしむ。 う。其の報は常に祀るが如し。或いは親しく諸も ろの 寺観に禱 して州郡に詣でしむ。(中略)凡そ、旱り、蝗、 (中略)或いは道場を諸もろの寺観に啓建し、或いは内臣を遣わ 或いは再び幸し、或いは楽を徹し、膳を減じ、蔬饌を進む。 酒 脯、 醢を用い、 郊廟、 社稷に、或 水潦、 いく は 無雪など、 少牢を 用

一八「祈雨」の冒頭にはと伝え、また北宋代にかかわる記事である が、〔宋会要〕礼

く禱り、或いは近臣を遣わす。 大相国寺、封禅寺〈今の開宝寺なり〉、太平興国寺、天清寺、天大相国寺、封禅寺〈今の開宝寺なり〉、太平興国寺、天清寺、天大相国寺、封禅寺〈今の集禧観なり〉、太平興国寺、天清観〈今の建隆観昭応宮、上清宮〈今廃す〉、景霊宮、太一宮、太清観〈今の建隆観ず。常の祀の如し。〈宮観寺院は香茶素饌を以てす〉。京城の玉清国朝、凡そ水旱災異には祈報の礼有り。祈には酒脯醢を用いて報く禱り、或いは近臣を遣わす。

て、それぞれ祈晴上堂を行っている(同書、P.430)。さらに寺にて、同一〇年(二二一七)四月一日、台州瑞巌寺におい成果によれば、如浄は、嘉定七年(二二一四)九月、金陵清涼とみてよい。ちなみに、鏡島元隆〔天童如浄禅師の研究〕のとある。真剣な祈禱の道場の啓建に宗教宗派の別はなかった

四浄の二件は、それぞれ〔宋会要〕の記事に徴しらるであのりの二件は、それぞれ〔宋会要〕に徴しえぬものの、あらし、無準師範の二件は、〔宋会要〕に徴しえぬものの、のものとして持つから、わずか四件のみで断定は で き ないが、それでも、禅院だからといって、祈禱を拒否しえたとはが、それでも、禅院だからといって、祈禱を担否しえたとが知りらる。いずれもが「朝廷降香」によってなされたことが知りらる。いずれもが「朝廷降香」によってなされたことが知りらる。の、のののとして持つから、わずか四件のみで断定は で き ないが、それでも、禅院だからといって、祈禱を拒否しえたとはあまりそぐわが、それでも、禅院だからといって、祈禱を担合した。

ろうか。 では彼らは、どのような方法で祈禱の行事をなしたのであ

は、〔釈氏稽古略〕巻四が、の行事のあったことが推測できるし、上天竺寺の 場合 などの行事のあったことが推測できるし、上天竺寺の 場合ないなり

懺を修す。三日にして乃ち雨ふる。宗の知礼〈四明尊者〉と遵式〈下竺懺主〉、同 に 護国金光明三昧庚子、咸平三年、遼統和十八年、夏、大いに旱る。浙東の天台講

南宋における仏教信仰の一側面

(永井)

T. 49—862 b)

儀礼としてふさわしいし、それが智顗以来の天台の伝統に る。〔金光明経〕に依って修行される金光明三昧懺のほ う が しかに、 るために〔観音経〕を読誦したと考えるのは早計らしい。た などとされるのが、一つの手掛りとなろう。 っとったとは言いうる。 雨の有無は収穫とも関係し、国家の存亡 に 観音の霊験を祀 かか わ 0)

とになる。

る。 場合は異なっている— 平二年(九九九)雷師、雨師を祀る祠について祈雨する時に きな役割の一つであったことは疑いない。そして実はそれが、 法が行われるとは到底思えないが、後述するように明慶寺の という。これからすれば、道観での儀軌はかなり、マジカル 〇七八)四月の祈雨は、この蜥蜴を利用しての 方法で あった 上天竺寺を運営する上で、重要な資金的側面を荷ったのであ な要素を含んだものとみてよい。上天竺寺で右のような祈雨 は李邕の定めた祈雨法を用うべきことが詔せられ、景徳三年 (一○七七)には、蜥蜴祈雨法が行われた旨を記している。(一○○六)には画竜祈雨法が定められ、さらに 熙寧一○年 〔宋会要〕礼一八で記されるところによれ ば、元豊元年(一 いずれにしても、このような祈禱行事が上天竺寺の持つ大 なお、〔宋史〕巻一○二、礼五の記すところによ れば、咸 既述のごとく、上天竺寺は紹興二四年に御前道場となっ ―多分これも例外的にであるが

> の施田、 当然所用の経費は帝室が出費するか、あるいは、 て、諸刹中、 さらには既存の寺田への課税を免除するかというこ 帝室との結びつきが最も厚い寺の一つとなる。 褒賞として

NII-Electronic Library Service

対象となったはずである。だからこそ、祈禱の功果がどうでただし、それ以前の時点では、上天竺寺といえども課税 べる施田の記事も、祈禱の功としてあったとみてよい。 **価されるかが、重要となってくる。先に挙げた〔寺志〕の述** [宋会要] 礼一八において、 祈禱の功果がどう評 さら 0

に

ず感応を獲たり。今来、本寺、殿宇を修建せんとし、度牒を給降 を。詔するに、本に於て係わる省銭、銭五千貫を支賜せしむ。 は、車駕駐蹕してより、 して、修造に添助せんことを望む。庶わくは褒崇を示 さ ん こ と (紹興)十二年五月九日、知臨安府兪使言く、上天竺の霊感観音 水旱に遇うごとに、凡そ祈求有れば、 必

の下賜があったことになる。 (3)は自明である。右の場合は度牒の給付のかわりに五〇〇〇貫 教史の研究〕所収)があるが、それが集財の手段になること 問題については、 とされるなども、その好例と言えよう。度牒の給付をめぐる 高雄義堅「宋代の度及び度牒制」(〔宋代仏

さらに〔宋会要〕道釈一は、

必ず感応を獲るを以て、上天竺の住持僧若納をして、 乾道元年七月二十五日、 詔するに、凡そ雨暘に観音を祈禱するに 特に右街僧

録に補せしむ。

代を代表する人と見なされたことにほかならない。 (1) 僧録職に付随するさまざまな栄誉を考えるなら、それは当

名の度僧牒二道を賜う。 六月六日、詔するに、上天竺観音院の祈禱の感応あるを以て、空同様のことは、乾道二年(一一六六)のこととして、

された旨を伝えている。
五年には、上天竺寺の伽藍修復のために、度牒一〇道が下賜上天竺寺と径山が、祈禱に係わる寺として免税され、また同と伝え、〔宋会要〕道釈二では、嘉定五年(二二二)二月、

四

世界がある。天子の誕日を聖節として祝うことについて〔大とのかかわりをみておきたい。聖節と神院の関係について、道苑清規〕だに若干の私見を述べたが、これもやはり政治権力との関係の円滑化にかかわる。と同時にそれは寺院経営の資助ともなったのである。しかもこの場合も、聖節そのものは、ある体の円滑化にかかわる。と同時にそれは寺院経営の資助ともなったのである。しかもこの場合も、聖節そのものは、あるかまでもない。すでに〔禅苑清規〕所引の「百丈規縄頌」、さいまでもない。すでに〔禅苑清規〕所引の「百丈規縄頌」、さいまではない。聖節と神院の関係については、とのかかわりをみておきたい。聖節と禅院の関係については、との対がある。天子の誕日を聖節として祝うことについて〔大きの円滑化にかかわる。と同時にそれは寺院経営の資助ともなったのである。しかもこの場合も、聖節と神院の関係について〔大きのでは、東京と神殿をといる。

<u>-</u> ハ

ほとんど疑問なく受け容れられたらしい。南宋でも事情は同いずれにしても、北宋代に本格化する聖節は、仏教界では宋僧史略〕巻中の述べるところでは、玄宗に始まるという。(6)

(一二七)八月の条では、る。〔建炎以来繋年要録〕(以下〔要録〕)巻 八の 建 炎 元 年じく、言わば上からの命令として、聖節は祝われ た の で あ

に即きて祈福の道場を建てしむ。靖康節も此れに依る。丁亥、天下の諸州に詔して、天寧節並びに前一月に於いて、寺観

七月の条でと述べ、また〔要録〕巻一四一では、紹興一一年(一一四一)

建す。是れより例となる。甲寅、皇太后の生辰を以て、預め宮中に即いて、祝聖寿道場を啓

宋代の各皇帝の誕日と聖節・慶節名はそれぞれとされる。〔宋史〕巻一一二、志六五の伝えるところで は、

太祖 二月一六日 長春節

太宗 一〇月七日 乾明節のち寿寧節

真宗 一二月二日 承天節

皇太后 一月八日 長寧節

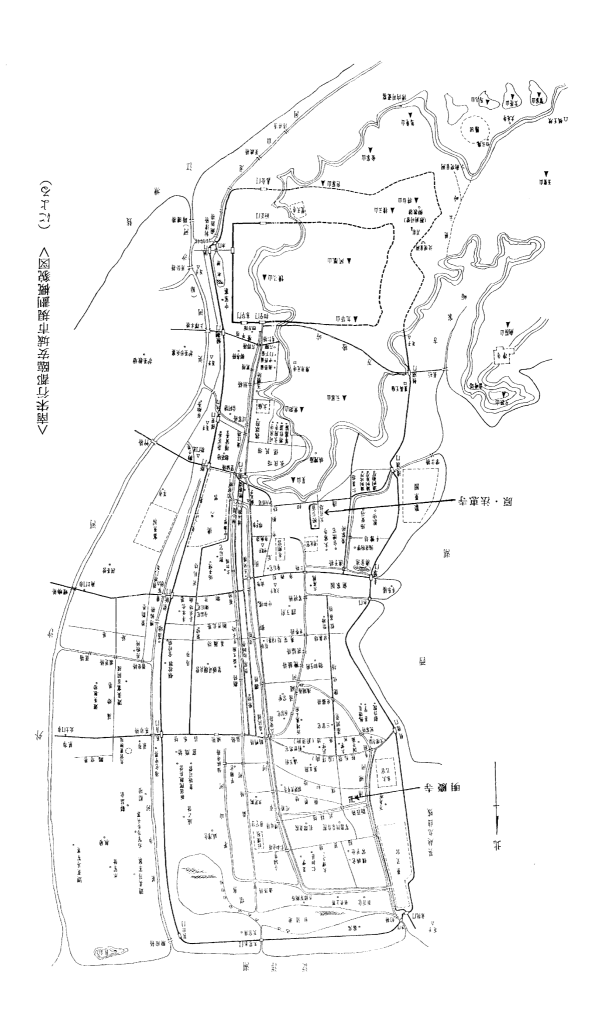
四月一四日

英宗 一月三日 寿聖節

神宗 四月一〇日 同天節

哲宗 一二月八日 興竜節

太皇太后 七月一六日 坤成節



一〇月一〇日

四月一三日 乾竜節

五月二一日 天申節

一〇月二二日 会慶節

九月四日 重明節

○月一九日 天祐節のち瑞慶節

四月九日 一月五日 乾会節 天基節

九月二八日 天瑞節

という。先の真宗の場合でみると、(タン) 当日には文武百官が宮中で聖寿を祝い、また宴会も催された を天慶節、 とされており、以上のほか、天書の降った日として一月三日 四月一日を天祺節と定めたなどが知られている。

前一月、百官、内職、 す。罷日には香を以て之に賜わる。仍ち各おの会を設け、 及び諸果を賜り、 百官、兼ねて教坊の楽を賜う。 牧伯など、各おの仏寺に就いて修斎し祝寿 上尊の

七)五月の天申節が、政情不安のためにとりやめとなり、 前から行われたとするのである。こ れ は、建炎元年(一二 とある。つまり、聖節の行事はその当日だけでなく、一箇月 是に至りて仏寺に就いて祝寿の道場を啓散するを止め、閤門、 は後門に詣りて拝表称賀す。 或

といった一時期を除けば、一貫して行われたと推測してよい のではないか。〔要録〕巻五三の紹興二年(一一三二)四月の

辛亥、百官、天申節を以て道場を天竺寺に開啓す。軍将の乗馬し 相、奏するに、軍将の道を争う、当に降黜すべしと。上曰く、第 て、権の吏部侍郎廖剛と道を争う有り。 軍将は朝儀を犯すも可なりと。 蹄 剛の左股を傷る。 宰

宗の誕日であり、右はその一ヶ月前のさまである。 と、その喧躁のさまを伝える。先にみたとおり、天申節は高

いない。度牒や紫衣賜号の下付の例が少なくないのである。聖節のさまを伝えるが、事情は宋代に入ってもあまり変って 談論が行われ、また内道場において内斎が設けられた唐代の るがえって〔大宋僧史略〕巻下「誕辰談論」は御前における 結果として、さまざまな褒賞のあることも当然である。 結果として ひ

ことをと。 人、数、最も少し。乞うらくは、僧官の体例に依りて之に従わん 辰に遭えば、 部の度一名、係帳の行者の縁を賜ることを蒙る。道釈の二教、 を進ましめ、僧録より鑑義十人に至るまで、各おの特に勅して祠 るに、竊かに僧官を覩るに、毎年、聖節に遇えば、許して功徳疏 嘉祐七年二月二十四日、 祇だ応じて修崇す。事体、 開封府言く、左街道録の陳惟幾等、 相い類せり。唯だ道門の

くとして、 というような不満も、 一方に生じたというが、それはともか

二九

有り。行者、承天節に遇うごとに、二十人を度すを与うと。至道三年十一月二十三日、詔して、台州天台山に五十四所の寺院

((宋会要) 道釈一)

場合でも、の例にみられるごとく、度牒が下付されている。上天竺寺の

撥放するを与えしむ。特に童行一名を撥放するを与う。詔して二年ごとに、特に一名を熙寧七年、杭州上天竺霊感観音院、体例もて聖節に遇うごとに、

てよい。 ら、聖節には戒壇が開かれ受戒が行われていることも注意しら、聖行の得度を認められている。さらに追記し て お く な

三百六十戒を説く。授け訖りて祠部、牒を給し之を賜わる。壇を開き受戒せしむ。壇上には十座を設く。釈律の僧首十闍梨、凡そ童行の、得度して沙弥と為る者は、毎歳、誕聖節に遇いて、

かならない。またそれを受ける側にも、僧侶としての特権がかならない。まったく廃されたとも言えない。度牒の下付のみをみて一概に喜ぶことはできないのある。それは政治、経済、社会、そして叢林内部にも及ぶ。すから、まったく廃されたとも言えない。度牒の発行をめぐずから、まったく廃されたとも言えない。度牒の発行をめぐずから、まったく廃されたとも言えない。度牒の発行をめぐずが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほかが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほかが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほかが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほかが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほかが、下付する側からすれば、それは功徳を積んだことにほかが、下付する側がらない。

公認されたものとして歓迎すべきこととなる。

ば当然であるが、ここにもやはり観音信仰の一端みることが御前道場としての上天竺寺が聖節に関わるのは当然と言え

### 五

できよう。

れば、あったようである。例えば、〔宋史〕巻三〇・本紀三〇 に よ今のところ知りえないが、いわば遊びとしての巡幸はかなりう。上元に際しての行幸は、上天竺寺の地理的位置からか、 次に考えておくべきは、天子の行幸と北使の 来訪 で あ ろ

巻三四・本紀三四でも、(一一六七)二月にも行幸があったとしている。また〔宋史〕七月、孝宗が初めて上天竺寺を訪れたとし、さらに乾道三年七月、孝宗が初めて上天竺寺を訪れたとし、さらに乾道三年と高宗の行幸を記す。〔寺志〕巻一一は、隆興元年(一一六三)

たとは思えないが、それでもかなり遊山の雰囲気が強い。という(「朝野雑記」甲集二)。まったく無目的に行幸がなされこで燕射が行われたとされ、親王達はここを講礼の所とした紹興一七年(一一四七)に建てられたところで、天申節にはこと孝宗の行幸を伝える。例は右にとどまらない。玉津園に幸す。(乾道四年春、正月)甲申、天竺寺に幸し、遂に玉津園に幸す。

は、両者の間は平安を保ったことが知られる。
立と和平の両様の関係を持続し、和平の間には使節の交換も知のごとく、南遷ののち、北方を領有した金と南宋とは、対知のには、やはり北使の来訪を挙げておくべきであろう。周

え、さらに、一四年、二九年の例を引いてその さ ま を 伝一年、一三年、一四年、二九年の例を引いてその さ ま を 伝いて、宣和元年(一一九)、紹興三年(一二三三)、同八年、一〔宋史〕巻一一九、礼二二は、金国よりの使節の来訪につ

きて焼香し、上、沈香、乳糖、斎筵、酒果を賜わる。 住儀を具す。(中略)之に見ゆること二日し、伴使と偕に 天竺に 住臨安府は書もて酒食を送り、閤門より官とともに入位し、朝見の門より入り、都の亭駅に至るや、褥被、鋤鑼等を賜わる。明日、舟に登り、北郭の税亭に至る。茶酒畢りて、馬に上りて余杭岸に在り、府を去ること五十里〉に賜い、酒、七 た び 行 く。翌大率、北使の闕に至れば、先ず伴使を遣わして御筵を班荆館〈赤

える。紹興一三年(一一四三)の条では、その出費万緡であったと伝愛しよう。ともかく同様の内容を伝える〔要録〕巻一五〇、などと伝える。北使をめぐっての儀式はまだまだ続くが、割

巻一四六、紹興一二年の条では、最初から恒例となっていたかのごとき感を受けるが、〔要録〕ところで、右の引用文からすれば、北使の上天竺寺焼香が

南宋における仏教信仰の一側面(永井)

て別と急す。 壬子、金国の大使劉筈等、上天竺寺に往きて焚香し、是れより以

ている。 一九八の紹興三二年の条では、とりやめとなったことを伝えが検討され、結果として焼香があったことを伝える一方、巻八四、紹興三〇年の条では、北使の焼香をやめるべきか否かえ、これも必須のものであったわけでも な い。〔要録〕巻一を勘案するなら、紹興一二年以後のこと と な ろ う。とは言

といったものがあったことも窺いうる。安を代表する寺院を参観させることによる南宋側の文化誇示た女真族による、積極的な中国文化の摂取の意気込みと、臨とを知れば十分であろう。そしてそこには、半遊牧民であっともかく、ここでは、北使による上天竺寺訪問のあったこともかく、ここでは、北使による上天竺寺訪問のあったこ

### 六

であり、一つは明慶寺である。まず法恵寺についてみておこる一二の機能の総てを、上天竺寺の上に見出しえなかった。本れらについては、今後の課題としなければならない。ただる一二の機能の総てを、上天竺寺の上に見出しえなかった。以上、筆者の看見した資料が限られたため、相国寺におけ

う。

七年(一一三七)の条で、 なぜ法恵寺を挙げるのかというと、〔会要〕礼一八の 紹興

廃するに、遠蹕の懐いを為し、毎の迎請は明慶寺に就いてす。るも、幷びに鶏鴨の類、並て宰殺を得ざらしむ。其の後、法慧寺て、祈りて雨沢を求め、臨安府に令して屠宰を禁ぜしめ、三日す六月二十日、詔し已りて、上天竺の観音を迎請し、法慧寺に就い

三四)正月の条に、(一世の大学)である。ちなみに筆者は、先の明慶寺について決しらないのだが、法慧寺が廃された理由を推論した段寺に擬しうるかもしれないとした。この考え方の是否は今もえた所論の中で〔淳祐臨安志〕に所載の法慧寺をもって法恵とするからである。ちなみに筆者は、先の明慶寺について考

戍午、法慧寺を以て秘書省と為す。

省」の段でとある。このこと は〔咸淳臨安志〕巻七、「秘書とあるからである。このこと は〔咸淳臨安志〕巻七、「秘書

恵寺に寓す、云々。天井坊の左に在り。東部にては禁中に建つ。紹興の初め、権に法

も、秘書省のあった天井坊と同位置なのかどうか。〔要録〕やはり変だということにもなるのだが。さらにその所在の地恵寺の歴史を述べる中で、秘書省との関係に触れないことはとすることからも証しうる。とすると〔淳祐臨安志〕が、法

備作業の波が法恵寺にも及んだのである。 式の首都になることは周知のごとくであるが、それ以前の準ことが知られるからである。紹興八年、臨安が行在所から正災を慮って重建された──これは明らかに天井坊である── 置かれたことは、あくまで仮寓であって、紹興一三年に、火巻一五○や、〔咸淳臨安志〕からすれば、秘書省が 法慧寺 に

ち孜作す。 位牌を草剏するに、但、白木黄紙を以て之を為る。紹興の末、乃を法恵寺に遣わし、諸陵を望祭するの礼を行ぜしむ。時に庶事、庚辰、礼官の議を用て、歳に春秋の二の仲を以て、宗室の環衛官

れた可能性を否定できない。である。とすれば、仮寓の表現から推しても、両者が併置さことも推察される。ある意味で、秘書省ともども皇帝の機関とすることからみれば、法恵寺が先帝を祀る際に利用された

像が迎請されたとはどういうことか。それが、実際に像を搬ところで、法恵寺で祈雨の祈禱がある時、上天竺寺の観音

八の記事からも推測しうる(T.49-424 b・432 b)。 出してなされたことらしきこ と は、〔仏祖統紀〕 巻四七 四

さらに、〔銭塘遺事〕巻一「三天竺」は、

棗核の様の如き、鬼谷珠と名づく。又、一大珠は珠母と名づけ、 有りて宝厨、頂絡の諸宝を賜り、其の上を飾らしむ。両珠有り、 上中下の天竺三寺は相い連る。其の三門は霊隠と共に入る。 霊隠天竺の門と曰う。惟だ上天竺のみ、観音の正殿に坐すに係わ 加う。亦た曽て迎えて大内に入らしめ祈禱す。 大珠は猫児眼睛と名づく。迎奉に遇りごとに、則ち此の飾りを は赤、一は白にて、日月珠と名づく。又、白黒の相間に有りて 勅賜して霊感と号す。臨安の祈禱には、則ち之を迎奉す。勅 扁に

れて迎えられたのである。 とあるのも証左となろう。観音の木像は麗々しく飾り立てら

に利用されたことがそうさせるが、結局、 して位置付けられるのが明慶寺である。 法恵寺については、これ以上論じえない。 法恵寺が秘書省 それに代るものと

する道場として、 歴史を持つ。 紹興四年、法恵寺が秘書省になると、その機能を肩がわり 明慶寺が浮上してくる。明慶寺自体は、 古

木子巷の北に在り。 唐の大中二年、

南宋における仏教信仰の一側面(永井)

すなわち〔咸淳臨安志〕巻七六は次のように伝える。 僧景初、建てて霊

> 熙四年七月、皆な以て雨を禱り、車駕臨幸す。理宗皇帝、 場を建散すること咸く在り。淳熙十四年六月、嘉定元年六月、 京の大相国寺に視う。凡そ朝廷の雨暘を禱り、宰執百僚、 隠院と為す。大中祥符五年、今の額に改めて中興す。駐驆して東 淳祐七年に重建す〉。 重ねて法堂を建て、南山道場と御書して額と為す。景定三年、 蓋するや、甘雨、随至す。平章の喬粛公行簡、詩を献じて賀し、 を大仏宝殿に建つ。寺に蘇文忠公の書せる観音経碑、及び題識、 蔵を建て、扁を御書して、宸奎万寿之閣と曰う。咸淳三年、祝聖 大智祖師の書せる弥陀の字の碑有り。法憙堂、明碧軒あり〈並に 韻を用い以て賜う。又、明慶の二大字を御書す。淳祐六年、 回鑾撒 聖節道 閣

> > NII-Electronic Library Service

月には、祈雨の効果ありとして、寧宗より住持法光が右街僧 が、〔中国方志叢書〕第五一四冊の所収になる〔淳祐臨安志〕 四七)冬、住持聞思による庫堂の重建があったという。 録に任じられたという。またそれ以前の治平年間⌒Ⅰ○六四− は今少し詳しく伝えている。すなわち嘉定元年(一二〇八) 六 一〇六七)には宝月禅師による法憙堂の修広、淳祐七年(一二 〔武林梵志〕巻一の伝えるところは、右とほぼ同内容である

り、 らも理解できるように、明慶寺は律寺としてあった ので あ 宝月、聞思についても確定しえない部分が残る。 光律師と呼ばれた法光については今のところ知りえない。 〔都城紀勝〕の「三教外池」の項でも、 ずれにせよ、律師が住し、南山道場と賜額されたことか

り、各おの百数所を下らず。慶・霊芝等の寺の如き、教院の大伝法・慧林・慧因等 の 如き よ凡そ仏寺は、諸の大禅刹の霊隠・光孝等の 寺 の 如 き、律寺の明

安遷都、法恵寺の秘書省転換などの偶然も介在する。 歴史に留めた理由を、右の一段は示している。そこには、臨唐の創建、北宋代に中興されたとは言っても、特に著名と相国寺に視う」と位置付けることであろう。 措定しえる。注意すべきは、〔咸淳臨安志〕が、明慶寺を「大措定しえる。注意すべきは、〔咸淳臨安志〕が、明慶寺を「大年(一八九六)刊行の〔西湖遊覧志〕などによって、具体的にと伝えている。明慶寺の位置、「木子巷 の 北」も、光緒二二

のものであったことは確実である。雨のあったことを伝える。これも上天竺寺の観音を迎請して三九は嘉定元年(一二○八)閏四月と八年四月に、それぞれ祈三九は亮定元年(一二○八)閏四月と八年四月に、それぞれ祈

戒を受け、権に明慶寺に祀り、並て之に従う。 立春の後の丑の日、風師を銭湖門外に祀る。其の日、大礼して誓ところで、〔宋会要〕礼一四の隆興二年(一一六三)の条で、

ところで、〔咸淳臨安志〕の「視相国寺」に該当する事項動きの中でも、上天竺寺は既述の機能を維持したのである。ことは、仏教の側からすれば好ましいことではない。それがことは、仏教の側からすれば好ましいことではない。それがこれば、仏教の側からすれば好ましいことではない。それが風師は所謂風伯のことで風の神である。〔宋史〕が伝えると風師は所謂風伯のことで風の神である。〔宋史〕が伝えると

切りますの皇童皇に行り皇命なり。前一い月、尚書省区を完り録〕巻三によると、四月の寿和聖福皇大后の聖節にあたってをみるには、右の祈雨だけでは十分 で は な い。まず〔夢梁

尚書省の宰執、宣教郎以上を率いて並に明慶寺に詣り、祝聖道場文武百僚は、明慶寺に詣りて祝聖道場を啓建す。(中略)初六日、初八日は寿和聖福皇太后の聖節なり。前一か月、尚書省枢密院の

と、祝聖の行事のあることを伝え、さらに

を満散す。

詣り、前の如く開建満散す。四月初九日は、度宗の生日なり。尚書省枢密院の官僚、明慶寺に

と、乾会節にあたっての行事を伝えている。

たはずで、〔朝野雑記〕乙集巻三「淳熙諒闇罷誕節正旦慶礼」たはずで、〔朝野雑記〕乙集巻三「淳熙諒闇罷誕節正旦慶礼」聖節にあたっての道場の啓建満散は、かなり厳密に行われ

じて経行せしむ。満散のときは、百官、皆な勉めて赴く。う。時に百官、故事を以て明慶寺に於いて祝延す。遂に緇徒に命寿皇、高廟の喪に居るに、未だ月の改まらざるに慶節 に 値 い 会

とになる。喪をとりやめてまでの聖節 は、一見奇異 で あるの月二二日)になったため、明慶寺で祝聖の行事が あった こすでに譲位していた高宗が一〇月八日に没した。したがって点以前である。右の文からすれば、淳熙一四年(一八七)、と伝える。淳熙は孝宗代であるから、〔夢梁録〕の伝える 時

あろうか。る。それらが喪中にもかかわらず、ということになる遠因でであり、まだ高宗が譲位してからでも二五年の歳月が経ていが、高宗と孝宗は同じ趙氏の一族であってもかなり遠い血縁

あったかを推測せしめて十分である。(それはともかく、明慶寺で聖節を祝うことがいかに重要で)

弓を射る。翌日、明慶・霊隠等の寺に至りて焼香し、次いで玉津御園に至りっても当然であろう。〔夢梁録〕巻一は、正月三日にこのように重視される明慶寺であるから、北使の訪問があ

(一一四二)九月の条で、と述べている。この記事を、〔要録〕巻一四六の 紹興一二年

て例と為す。 壬子、金国の大使劉筈等、上天竺寺に往きて焚香す。是れより以

るであろう。慶寺、さらに霊隠寺と、臨安の名刹を経めぐったとも考えうと述べることを勘案するなら、あるいは北使は上天竺寺や明

明慶寺の機能は右だけではない。

る。慶寺が他の寺とともに貢院(試験場)に利用されたことを述べ「西湖老人繁勝録」の「混補年」の項は、科挙に際して、明

諸路の士人、之を尋常に比ぶれば十倍にして、十万人の納巻有れ

た人々自身が仏教をどのように捉えていたかを見出さんとす

いは権力者が、仏教をどのように捉えたか、また仏教を荷っ

のさらなる明確化をはかり、と同時に、中国の民衆、

ある

質

大学、武学、国子監、皆な貢院と為り、分経入試す。寺、明慶寺、千頃寺、浄住寺、昭慶寺、報恩観、元真観を借る。ば、則ち三つの貢院の駐著ま る も の 諸多なり。士子、権に仙林

す。 では、これで、名試の挙人の、臨安府内外の寺観に安泊するを許えば〔要録〕巻八の紹興五年(一一三五)四月の条でも、 、の記事が、具体的に何時のことか定かでないが、例 、の加藍が利用されるのは科挙に限らないが、それにしても にの伽藍が利用されるのは科挙に限らないが、それにしても にの加藍が利用されるのは科挙に限らないが、それにしても にの加藍が利用されるのは科挙に限らないが、それにしても にの加藍が利用されるのは科挙に限らないが、それにしても

などとあるのも傍証となろう。

はないか。かえって、そのような営みの中に、中国仏教の特格を勘案する時、それを簡単に論評することはできないのであるいは仏教の変節とすることも可能であろう。 しかし、南宋という限定を与え、中国仏教が固有に持つ性あるいは仏教の変節とすることも可能であろう。 以上、上天竺寺、法恵寺、明慶寺の三箇寺の 動向 を 通し以上、上天竺寺、法恵寺、明慶寺の三箇寺の 動向 を 通し

るほうが、より意味のあることのように思う。

### 注

- 代中国仏教見聞〕がある。とする方々の〔江南紀行〕、さらに大正大学、村中祐生〔現国仏蹟見聞記〕の第二集があり、別に大正大学の有志を中心は、筆者も参加している駒沢大学仏教史蹟参観団による〔中(1) 上天竺寺も含めて杭州を中心とした寺院の現況 につ いて
- させるものが少なくない。 華録〕における注も、北宋文化と南宋のそれの対比を髣髴と(2) 鈴木俊〔中国史〕P・218。また入矢義高・梅原郁〔東京夢

注意しておいてよい。 と記す〔七脩類稿〕五も、いずれも明代の資料であることは州の能仁、寧波の白蓮等の寺を教院の五山と為す。を禅院の五山と 為す。(中略)又、銭塘の上竺、下竺、温を杭の径山、銭塘の霊隠、浄慈、寧波の天童、育王等の寺

- を手がかりとして――(〔禅学研究〕六五)。(4) 拙稿「中国における国家と宗教――宋代、禅宗寺院の経済
- 一考察」(〔社会文化史学〕二一)があって詳しい。 竺寺の動向をめぐって石川重雄「宋代杭州上天竺寺に関する(5) 上杉文秀〔日本天台史〕正、一一四頁。さらに近年、上天
- し焚幸するに皆拝さず。議する者、以て礼を得た りと 為其の語、俳優に類と雖も、然して上意に適会し、故に微笑其の語、俳優に類と雖も、然して上意に適会し、故に微笑当、涯せざれ。其の何の故かを問うに対 えて 曰 く、見在当に拝すべきか拝さざるべきかを問う。僧録賛寧奏して曰去祖皇帝、初めて相国寺に幸す。仏像前に至りて焼香し、(6) [帰田録] 巻一は

と記す

す。

ば、〔香山宝巻〕の淵源を宋の蔣之寄による「観音伝」に 求「道教と文学」(〔道教2――道教の展開――〕所収)によれもはや仏教というワクの埓外にあるとも 言 えよ う。遊佐昇さくない。それは〔香山宝巻〕の世界に象徴されるように、(7) 民衆の仏教信仰を考える上で、観音信仰の占める位置は小

うべきものと考えている。ちなみに、〔香山宝巻〕が 主張 す る。この一段を歴史的にどのように位置ずけるべきか、筆者 卷一、〔日涉編〕巻二、〔古今類伝〕巻一、〔月令粋編〕巻五、 坐念観世音。念念不離心、念念従心起」の一文を紹介してい 音、南無仏、与仏有因、与法有縁、仏法相因。行念観世音、 偶見した〔能改斎漫録〕巻一八には、熙寧年間(一〇六九― 経〕の成立を宋代に擬せられているのも参考となる。筆者が る観音菩薩二月一九日説は相当に流布しており、〔月令採奇〕 も、これもまた南宋における観音信仰の盛行の思潮の中で捉 は今のところその解答を持ち合せていない。 ただ 少 な く と 秀雄博士古稀記念論文集・仏教文化 の 諸相〕が、〔十句観音 の由来――とくに『高王観世音経』とのつながり――」〔桜井 る観音信仰について考える上では、<br />
岡部和雄「『十句観音経」 を作ったとしてある(〔道教研究〕四、P.121)。普明の名は 冒頭に、崇寧二年(一一〇三)に上天竺寺の普明がこの宝巻 豊氏が紹介論考されるように、乾隆版の〔香山宝巻〕はその 観音信仰が、さらなる展開をみせたものと言えよう。吉岡義 論とは若干の齟齬があるように思われる。いずれにしても、 めうるという(P.366)。この点 に は、後出の吉岡義豊氏の などの明清代成立の歳時記においても記録されている(拙稿 一〇七七)に、駕部郎中の徐師回が得たもの として「観世 〔月日紀古〕 巻二下、〔清嘉録〕 巻二、〔杭俗遺風〕 〔熙朝楽事〕 [上天竺講寺志] にその名を見出しえない。また南宋におけ 【香山宝巻】の成立は、すでに北魏においてその盛行をみた 「中国仏教と民衆()」駒大仏教紀要四三)。それらの中でも、

南宋における仏教信仰の一側面(永井)

清の〔杭俗遺風〕は、「天竺香市」として、

て拈香す、云々。てお香す。十八日、文武百官、撫台より以下、親しく往いて敬奉す。十八日、文武百官、撫台より以下、親しく往いそ祈晴禱雨するに感応せざるなし。小児と雖も、亦た知り二月十九日は観音の聖誕なり。大士、最も霊験を著す。凡

と、参詣の人の多きことを記す。それ以前、明の〔熙朝楽と、参詣の人の多きことを記す。それ以前、明の〔熙朝楽

事」もほぼ同じい。

遺事」巻一こま、菊末弋のこととして、ながら浄慈寺の羅漢信仰も挙げておきたい。すなわち〔銭塘ながら浄慈寺の羅漢信仰も挙げておきたい。すなわち〔銭塘また臨安における民間信仰の一つとして、元代成立の資料

遺事〕巻一には、南宋代のこととして、

本語寺は、乃ち祖宗の功徳院 なり。側に 五百羅漢有り。 ・これらの問題については後日を期したい。 ・本で、 ・本で、 ・本で、 ・一略)其の第四百四十二位の阿湿毘尊者は、独り一龕を ・の羅漢像は、則ち偃蹇便腹にして、斜めに人を目覰して笑 ・の羅漢像は、則ち偃蹇便腹にして、斜めに人を目覰して笑 ・の羅漢像は、則ち偃蹇便腹にして、斜めに人を目覰して笑 ・の羅漢像は、則ち偃蹇便腹にして、斜めに人を目覰して笑 ・本で、 ・

(8) 沢田瑞穂 [中国の呪法] は、

例ならばあるが、これとて雨が降り続いた後にやむなく祈だ道士や僧が命ぜられて壇を築き晴を祈ったというようなあるが、その逆の霖雨に晴天を祈る習俗は例が乏しい。た旱天に雨を祈り旱魃鬼を捜し出して退治する習俗は無数に

だけのことで、その道士や僧の祈禱の功ともいえまい。るので、雨が止んだからといってもそれは止む時期がきた

(同書、P.439)

ずである。とし、当事者にとってはやはり真剣な行事だったはと」なのだが、当事者にとってはやはり真剣な行事だったはもしれないし、事実からすれば「止む時期がきた だ け の こと述べる。確かに習俗という観点からすれば、例は少ないか

修浙江通志〕巻二二七に記事がある。 修浙江通志〕巻二二七に記事がある。 のを梵天寺に迎請した旨を示している(T・49―862 b)。仁 のを梵天寺に迎請した旨を示している(T・49―862 b)。仁 のを梵天寺に迎請した旨を示している(T・49―862 b)。仁 のを梵天寺に迎請した旨を示している(T・49―862 b)。仁 のを対した日を示している(T・49―862 b)。仁 のをは、大旱に のを対した日を示している(では上天竺寺の観音 のをは、大旱に のをが、「釈

10) 〔勅修百丈清規〕巻一「祈禱」は、

三七遍、之を不断輪と謂う。終日諷誦すれば、必ず感応を事は内外提督して、応に大小寮舎を巡警し斎潔にすべし。或は自員有りて拈香せば、恭勤に迎送せよ。期に預ちて庫司住は官員有りて拈香せば、恭勤に迎送せよ。期に預ちて庫司住はで、応に大小寮舎を巡警し斎潔にすべし。或めて諷経す。或は蔵経を看じ、或は四大部の経を、或は三めて諷経す。或は蔵経を看じ、或は四大部の経を、或は三時、僧者は自計員、或は蔵経を看じ、或は四大部の経を、或は三時、僧者は自計員、或は蔵経を看じ、或は四大部の経を、或は三時、僧者は、知る。住持は心を専らにし謹を加ふ。僧衆は各務整粛に、知、と祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八そ祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八名祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八名祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八名祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八名祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八名祈禱有らば、須らく如法に壇場を厳治して、錦陳供養す、八名が高にない。

期して、方に満散懺謝すべし。其の疏意各おの后に列す。

(T.48-1115a)

蝗、日蝕、月蝕に際しての疏文を付す。か。なお〔勅修清規〕は右に続けて、祈晴、祈雨、祈雪、遣までも、大綱としては、あまり変化はなかったの で は な いとその次第を述べる。右をそのまま南宋のものとはできないとその次第を述べる。右をそのまま南宋のものとはできない

(11) 〔宋史〕巻一○二は次のように記す。

に頒つ。

十星を以てす。中は白竜の雲の黒色なるを吐くを為り、下て刑行せしむ。其の法、潭洞、或いは湫灤、林木深遠の所て刑行せしむ。其の法、潭洞、或いは湫灤、林木深遠の所景徳三年五月、旱り、又、画竜祈雨法を以て、有司に付し景徳三年五月、旱り、又、画竜祈雨法を以て、有司に付し

画竜を取りて水中に投ぐ。し、雨を俟つこと三日にて足る。祭るには一豭を以てし、の頸を刎りて血を槃中に置く。楊の枝もて竜 の 上 に 洒水く。金銀朱丹を和して竜の形に飾り、又、皀幡を設く。鵝は水波を画く。亀の左を顧る有り、黒気の綫の 如 き を 吐

さらに熙寧一○年(一○七七)の条では、

日く、「蜥蜴蜥蜴、興雲吐霧、雨令滂沱、令汝帰去」。雨足番に分つ。青衣を衣、青を以て面及び手足を飾る。人、柳男の十三歳より下、十歳より上の者、二十八人を択び、両井を捕え、甕中に納め、之を潰すに雑木の葉を以てす。童十年四月、夏旱るを以て、内に蜥蜴祈雨法を出す。蜥蜴数十年四月、夏旱るを以て、内に蜥蜴祈雨法を出す。蜥蜴数

- ある。 税の対象だった。免税されるのは、あくまで特別な例なので(12) 前掲拙稿でも論じたとおり、宋代、寺院も原則としては課
- (13) 免税については前掲拙稿を参照されたい。また高雄氏・前の元(二〇〇×一、〇〇〇÷一五=八〇、○○○(升)の成果によれば、南宋の米価は寧宗代 ま で は一升一四二)の成果によれば、南宋の米価は寧宗代 ま で は一升一四二)の成果によれば、南宋の米価は寧宗代 ま で は一升一四二)の成果によれば、南宋の米価は寧宗代 ま で は一升一匹が、理宗代になると五○銭を超えるほどであったという。 たが、理宗代になると五○銭を超えるほどであったという。 たが、理宗代になると五○銭を超えるほどであったという。 佐に今、一升一五銭とみれば、一貫は一〇○○銭であるから、 仮に今、一升一五銭とみれば、一貫は一〇○○銭であるから、 仮に今、一升一五銭とみれば、一貫は一〇○○銭であるから、 仮に今、一升一五銭とみれば、一貫は一〇○○銭であるから、 仮に今、一升一五銭とみれば、一貫は一〇○○(升)

○道の度牒は八○○○畝の田地を賜ったのに等しいことにな○道の度牒は八○○○畝の田地の収量となる。従って、一とみれば、それは四○○畝の田地の収量となる。従って、一となる。八○○石である。前掲拙稿のごとく一畝の収量二石

- (14) 高雄義堅「宋代の僧官制度」(前掲書所収)参照
- (15) 前掲拙稿。
- (大宋僧史略)巻中は次のように伝える。 と前す。 と前す。 の始めなり。 の始光二年に道場を立て、神麏四年に至つて州鎮に勅して の始光二年に道場を立て、神麏四年に至つて州鎮に勅して の始光二年に道場を立て、神麏四年に至つて州鎮に勅して がおいると為すは唐の玄宗より始まれり。魏の太武帝 と前す。

(T.54-247c)

と為す」とあるという。 巻八、玄宗紀開元一七年の条に「毎年八月五日を以て千秋節〔国訳一切経〕に収録される同書の注によ れ ば、〔旧唐書〕

経を以て蔵に付す。皆な坐を召して緍帛を賜い、其のことに、即ち経を献ず。皆な坐を召して緍帛を賜い、其のその機構が整備された太平興国七年(九八二)一二月以後、一年、大兵の側が多みれば、聖節は当然上堂へと連動するが、例

ことが恒例化したという。つまりそれぞれの立場からの祝い

があったのである。

(18)〔大宋僧史略〕巻下は次のように言う。

論せしむ。貞元十二年四月誕日、麟徳殿に御し、給事中徐 す。大宋太祖の朝に至り、天下の務繁くして乃ち斯の務を り、辞弁は泉のごとく注ぐ。上、宿構かと疑い深く嗟いて 成、沙門談筵等二十人と三教を講論せしむるに、渠牟最も 岱、兵部郎中趙需、及び許孟容、韋渠牟に詔し、道士葛参 |欝徳殿に御し、許盂容等に命じて座に登り、釈老の徒と講 前に召して道士、沙門と経義を講説せしむ。徳宗は誕日に ことは、また生を慶ぶの美事なり。唐の高宗は賈公彦を御 行、広学の僧を召し、儒道と対論せしめ、王道を悦祝する 仏事を以て慶と為せり。元魏、後周、隋の世には、 仏法の中に、弭災、延命の説有ると聞くに及びては、 と有り。此れ生を慶ぶの権輿と為す。後には則ち束帛、 録の雲弁は多く誕月に談讃し、皇帝親しく坐し、累対論義 を携えて談讃し、或は時に嘲挫す。誕辰となる毎に僧に飯 荘宗自らは吟唱を好み、軍中に行営すると雖も、亦た法師 これを揖す。荘宗の代に僧録慧江有り、道門の程紫霄と談 趙常盈と鱗徳殿に於て談論す。居易の論難は鋒のごとく起 弁給なり。文宗は九月誕日に白居易を召し、僧惟澄、道士 久視の意を物品に属し、以て生を慶ぶの豊礼と為す。 孫児、服玩もて祝賀を加う。 大 なれ ば 則ち玉帛、 漢の祖は盧綰と同日に生まる。酒饌を奉じ相い遺るこ 則ち内殿に義を論じ、宗を明らかにす。石晋の時、 互に相い切磋し、嘲浪嘲戯し、以て帝を悦ばしむ。 多く名 則ち 長

厚重にして貞実なるか。罷め、ただ僧講を重んじ、三学を上と為す。此れ無乃太だ

### 八附 内 斎>

置き、 月、内斎及び内長生道場を停む。宣宗の即位元年六月二十 厚嚫を加う。文を尋ぬるに、 して数人たらしむるのみ。 ならく、晋、漢、周帝の生日には百僧を設くと。後、量滅 節には、両街の僧録、道録、首座、并びに公薦の両街分僧 斎を設け、宰臣、翰林学士これに預る。我が大宋皇帝の誕 す。梁祖は開平三年大明節の日に、帝は文明殿に御して僧 二日、勅してまた内斎を置き、僧道の寿を献ずることを許 を置き、并せて内斎を設け、僧道は寿を献ず。会昌四年六 して僧道の内斎を停む。武宗の初年に至り、重ねて内道場 斎と謂う。文宗の大和七年十月に及び、慶成節と改め、勅 達を延いて用つて福寿を像むなり。唐は代宗より内道場を 皇帝誕日には詔して高徳の僧を選び、内殿に入れ食を賜い 紫衣師号を賜い、了りて便ち同じく斎を賜う。 毎年降聖の節には名僧を召し入れ飯嚫す。これを内 後魏の間より起り、多くは上 (T.54-248 b)又聞く

(一一四三)一〇月の条に、(9) 秘書省の機能については、〔要録〕巻一五〇、紹興一三年

副す。是に於て、省を天井巷の東に建つ。の虞れなきを慮い、重建するを欲望す。仰、右の文の意をてより後、権に法慧寺に寓す。居民と相い接し、深く風火す。旧と右文殿秘閣の后に有り。渠及び三館四庫、渡江し秘書丞厳抑言く、本省は、祖宗の国史、歴代 の 図籍 を 蔵

南宋における仏教信仰の一側面(永井)

巻七下は、〔夷堅志〕の記事を転載して次のように言う。(20) 小論の主旨とは異なるが、〔古今類伝〕巻三や〔月日紀古〕

雲、空に満ち、大雨傾注し、闔境霑い足る、云々。十日に置き、其の上にて然香す。香餤、纔か に 起る や、行す。即ち鉄弾を取りて諸の火鍜に投じ、通紅ならしめて眼頭潘法慧なる者、仏に黙禱し、乞いて右目を焚いて以て施頭潘法慧なる者、仏に黙禱し、乞いて右目を焚いて以て施頭潘法慧なる者、仏に黙禱し、乞いて右目を焚いて以て施頭流法書なる者、仏に黙禱し、宮いておき遺わして上び、徧く山川に禱るも祠廟応ぜず。臨安の守を遺わして上た、流く山川に禱るも祠廟応ぜず。臨安の守を遺わして上六六に珠を還す。夷堅志。紹興五年夏、大 い に 旱 る。朝

[古今類伝3]

迎えられたことの傍証とのみ扱っておこう。立場となる。ともあれ、ここでは上天竺寺の観音が法恵寺に果としては法慧は再び眼を取り戻すというのが、〔夷堅志〕のここでは、観音の信仰も祈雨に役立たなかった旨を記し、結

市との位置関係も明らかとなる。今、参考のためこの小論の市との位置関係も明らかとなる。今、参考のためこの小論の

詳しい。 (22) 風師(風伯)については、窪徳忠〔道教の神々〕 P.243に

ズにまで言及している。後の丑の日たるべきであるという。さらに築くべき壇のサイる。それによれば、風師は西方の地より兆し、祀るのは立春(2)〔宋史〕巻一〇五、礼六は、風伯や雨師を祀る方法を 伝 え

(ぶ三・三・三)、正月の条など参照。 正月の条など参照。 れている。〔要録〕八、建炎三年九月 の 条、同三一、同四年 (2) 寺観はまた軍の駐屯、戦争避難民の収容所などにも利用さ

(六三・三・三一)