的な理

一解であるから、

第三祖曇鸞の思想に、

親鸞の

「智慧の

思想的淵源を見いだし得ると考える。以下に示した

宗七祖」

第一

祖の龍樹や、

第二祖の世親には見られない特徴

11

# 曇鸞における智慧と名号

――親鸞における「智慧の名号」の基礎的考察―

論

序

場合、 このような「智慧」と「名号」を組み合わせる説示を、 展開していると考える。そしてそのような論の展開は、「真 の思想に、その淵源を見いだそうとするものはみられない。 が思想的に強く影響を受けたと考えられる真宗七祖に求めた 名号」と示し、「智慧の名号」を、 慧の名号」、「無上智慧の尊号」、「広大智慧の名号」、「智慧の かし筆者は、 従来の研究においては、 (一一七三~一二六三) は、『唯信鈔文意』において、「智 曇鸞が 「智慧」の論理に基づいて、名号論を 第三祖曇鸞 (四七六~五四二) 四度に亘り語ってい 親鸞 る。

# 曇鸞思想の構造

 $\mathbb{H}$ 

中

無

量

えば、 解は、 論註 構造について研究してきたが、その結果、筆者の『論註 けながら、 論である。 解釈されてきたといえる。その一例となるのが、 従来の研究は、 と聖なる領域 している。この「約理の二諦」とは、 的な側面によって明らかにした「約理の二諦」の立場 かしておきたい。従来、曇鸞研究は、 名号について 「名即法」「名異法」(大正四〇・八三五下)とす 北朝の曇鸞は、僧肇(三八七~四一 従来とは異なる視点を持つので、 インド中観派の月称における立場 (以下、『論註』)を著している。 曇鸞は、 世親の『浄土論』(以下、『論』)を註釈し、 ( 第 一 この 義諦)を、 「論註」 「約理の二諦説」に立って、 巻下「起観生信章」 明確に区別する二諦説である。 四)の般若学の影響を受 筆者は『論註』 龍樹の二諦説を、 俗なる領域(世俗 最初にそのことを明 ―に基づいて解釈 曇鸞思想が 曇鸞の名号 『往生 の思想 原理 諦 理 例

るが、 来の『論註』 名号論について、 の思想構造とは その 理由を、 の思想構造 従来、 当該箇所に明かしていない。この曇鸞 「名即法」の説示のみに注目 (約理) から、 考察がなされた。そ 従 0

- 般若・真諦・ 第一義諦・ 法性法身 略 法 (法性)
- (b) (a) 方便・俗諦・妙境界相・方便法身・広 ļ 名 (名号)

即法」の名号論は、「方便」(名) と「般若」(法) の関係や、「法(3) は 応して理解できるとされた。まさしくこの曇鸞解釈の立場 性法身」(法) と「方便法身」(名) の二種法身説の関係に対性法身」(法) の二種に配当して理解できるとするものである。 ゆえに、

b俗諦・方便 (a)真諦・般若 約理の二諦 法 (法性) ţ 方便・ 曇鸞の思想 般若・真諦 俗諦 (従来の研究による 妙境界相· 第一義諦・ 方便法身・広 法性法身・ 略 ļ ļ

(名号)

想的基盤に置いたものは、以前にも論じているように、(5)とする立場であるといえよう。しかし、曇鸞が『論註』 釈 訳 言説における二諦 の空思想であると考えられよう。これは、 「中論」 中 (以下、羅什訳『中論』) の約教の二諦説 第八偈において、「諸仏依」二諦「為」衆生」説」法。 -を継承するものである。 龍樹造羅什訳青目 龍樹は、 -教説・ 羅什 僧肇 の思

とは、 の真理 る。そしてさらに「若人、不」能」知||分||別於二諦、則於||深 想を継承していくのであろう。 非有非無によって、言説を超克した、真実(第一真諦・真諦) 仏が二諦によって、 にあるといえる。曇鸞『論註』においても、 寂 を明かしている。さらに、その「真実」と、「方便の二諦」は、 とし、その「方便」において「真諦」(非有) と「俗諦\_ ある。すなわち、僧肇は、言説として示される全てを「方便 る僧肇の般若思想も、この「約教の二諦」を継承するもので る真実を指し示している。そして曇鸞教学の思想的基盤とな(6) 仏法 | 不 \知 | 真実義 | (第九偈、 仏 の二諦を表わし、それらを相即と示しつつ、両者を否定する 同前・三三上)と明かしていく。ここにいう二諦(二種類の真理) 諦 | 不 、得 。 第一義 。 において二種の真理を立て、その言説 「約教の二諦」(言教・教説の二諦)であると考えられる。 が、 以二世俗諦、二第一義諦。」(大正三〇・三二下)と示し、 (真実) と用 (二諦) であり、 の論理と類似する論理が語られており、(9) 世間慣行としての真理(世俗諦)と、最高真実として 「二諦」に基づき、 (第一義諦) である。羅什訳 衆生の為に法を説く」とあることから、 不」得二第一義、 衆生のために法を説くことを述 要するに、 「寂用」は体 同前・三二下)、「若不」依,,俗 「中論」 則不、得,,涅槃。」(第十偈) (教説の二諦) 僧肇から曇鸞へ の二諦説は、 僧肇の「非有非 一·相即 曇鸞は、 を超え の関係 (非無

四四

## 思想構造の展開

約教の二諦 0 説 示

曇鸞 の思想 (筆者の立

(a) 僧 **①**名教 第一真諦・真実

(言教)の真諦

智慧 (「智」</ti> (慧) =方便・

慧

Ш

般若

*O*) 俗諦 ļ 方便 智

**②**名教

方便・ まえるならば、 となろう。 の三種を説示し、 (b)①「智慧」(名教の真諦・二諦相即) つものであろう。このことが明らかになるのは、 の俗諦」の三種に分類すべきであり、 『論註』の「智慧」の論理である。 約教の二諦」 | と「義」の関係 俗諦の二種に配当するものだが、 しかし従来の (a) の立場とは異なるものである。 「真実」・ゆ①「名教の真諦」・ゆ②「名教 さらに、 (名義摂対) を明かしていく。 二論 名号論と関連付けて理 註 曇鸞は、(a)「般若」(真実)、 解釈は、 (b)②「方便」(名教の俗語) 曇鸞も同様の立場に立 僧肇に説示される (a) 般若 僧肇思想を踏 次項にみる 解できる 真諦と(b)

## 曇鸞の 「智慧」 の論理と名号論

V ≥ て、 曇鸞は、 『論註』 0) 「名義摂対」(大正四〇・八四二下)にお

応」知。 名義摂対者、 便相縁而 般若者達 向説智慧慈悲方便三種門摂 如之慧名。 相縁而静。 方便者通」権之智称。 動不」失」静智慧之功也。 |取般若、 般若摂 (中略) 静 |取方便 然則智 ※不 レ廃

> 傍線は筆者。 .動方便之力也。 是故智慧慈悲方便摂山取般若口 般若摂 取 方便。

解釈し、 るとされた。しかしその理解は『論』の立場であり、曇鸞に解釈し、a)「般若」とb)「方便」の相即関係を語るものであ と (b) 慧」を、「般若」と「方便」のどちらか一方のみに配当して それに対し『論註』では、「智」 = (b) 「方便」、「慧」 = とでは、 種)と『論註』 ゆえに、 慧」 (二諦相即) 若」として、 般若の場合や方便の場合があり、 (b) ①「智慧」、 のどちらか一方のみに配当することはできない。 であると示すことから、「智慧」をa)「般若」とb) おいては、「智慧の智」をb)「方便」、「智慧の慧」をa) 係を再解釈している。 と述べて、「名と義が摂し対する」ことを主題に掲げながら、 論 論 僧肇の言教の真諦)・ 所説の(a) 所説の 俗諦」 『論』 異なるのである。 の二諦 の構造 「智慧・慈悲・方便」の三種門と「般若」 の構造 定している。 (b)②「方便」の三種の概念を説示してい 「般若」とら「方便」の相即関係を、 の内に包摂して語り、ここに、(a) (b) 従来、 (約理)  $\widehat{(a)}$ (a 「般若」(僧肇の第一真諦)・b① 「智慧 「方便」 「般若・真諦」・ゆ「方便・俗諦」の二 また、 曇鸞は、 0) 右の文は、 相即関係を、 (僧肇の言教の俗諦) 『論』において「智慧」 必ずしも一定していない。 「論 曇鸞の説示する 所説の(a) 僧肇思想に基づ (b) ① 【智 「般若」、 曇鸞 「般若」 の三種 「方便 0) 般 ば、 は、 関

教の二諦の立場を継承していくのである。 真諦)とは② くことで、「方便」(言教)の内においてb①「智慧」(方便の 「名」と「義」の 「方便」(方便の俗諦) ″摂・対″の関係からみれば、「名」(b)② の相即を語り、 さらに、これを 僧肇の約

方便)と 「義」 (a) 般若) の 摂《 (即) は、 (b)①「智慧」(方

便即般若) に、「名」(b)②方便)と「義」(a)般若) の
が対
が (異)

は、 この(b)(1) (b) ② 「智慧」とら②「方便」の関係の内に見いだされる、 「方便」(方便異般若)になると考えられる。そして

の名即法・名異法の名号論を構築していくのであろう。 「名」(方便)と「義」(般若)の関係に基づき、曇鸞は 『論註

61 る。 曇鸞は、 阿弥陀如来の名号について、次のように明かして

厳功徳。 線は筆者。 阿弥陀如来方便莊厳真実清浄無量功徳名号 釈迦牟尼仏、 即以,,仏名号,為,,経体。 在,,王舎城及舎衛国、 (同前・八二六中 於二大衆之中、 (同前・八三四下。 説 無量寿仏荘 傍

便」)と「法」(a 「般若」)が即 みたい。 0 Ш うところの⑤①「智慧」(方便即般若)に、「名異法」の名 名号」と示している。ここで、先に明かした「名義摂対」 論理から、 右 の説示をもって、 まず「名即法」の名号とは、阿弥陀仏の「名」(ゆ「方 曇鸞の「名即法」・「名異法」の名号論を考えて 曇鸞は、「荘厳=名号」、「方便 (『摂〟)する、 「名義摂対」に \= 荘厳

曇鸞における智慧と名号

田田

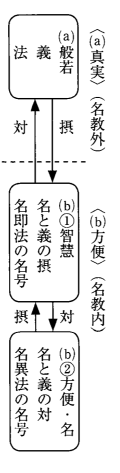
中

号とは、 号は、「名義摂対」の<br />
(<br />
り<br />
②「方便」(般若と異する方便・名義の対) 応するといえる。要するに、「名即法」の名号は、「名義摂対\_ に対応して理解できる。すなわち、 のし①「智慧」(方便即般若・名義の摂)」に、「名異法」 摂対」にいうところの(b)②「方便」(般若と対する方便) 阿弥陀仏の「名」と「法」 が異なる(〝対〞)、「名義 に対 の名

NII-Electronic Library Service

- (a) 般若 (i) 智慧の論理 ( 慧) 法 (義
- (1)智慧 1 名即法=名と義の摂
- (b)②方便 (b) 智) ļ 名異法=名と義の対

号論については、 造を図示すれば以下の通りである。 と示すことができる。 別稿に論じている。(11) この 『論註』 0 なお、 「智慧」 「論註」 と名号論 全体の名 の構



### $\equiv$ 僧肇の 「名」と「物」 0) 関 係 論理

景に、 この 僧肇の「名」と 曇鸞の名即法 (智慧) 物 と名異法 の関係の論理を挙げることがで (方便) の名号論の背

知万物 ない。 を、 べている。 明 また、名によって物を求めると、 之功。非名也。是以名不当実。実不当名。名実無当。万物安 即して、「物」の本体があるわけではないことを明かしてい きよう。 は真ではなく、 経によれば、 以物求名。 無幻化人。幻化人。非真人也。夫以名求物。 る。また僧肇は、「放光云。諸法仮号不真。譬如幻化人。非 自体が成立することを示すとともに、その「物」 れ自体で成立することはなく、 名不即物而履真。」(大正四五・一五二上)と述べ、「物」はそ 而可物。 している。 ではないこと、つまり、「名」は「物」に異することを明か かしている。か 述べている。さらにこの文に続く箇所で、 物によって名を求めると、名には、 (同前・一五二下) とも説示する。ここで僧肇は、 非 ゆえに、名は実にあたらず、 僧肇は、 真。 以物物非物。 その一方で、 名無得物之功。 僧肇は、 諸法はあくまで仮の名であって、真実ではない。 仮号久矣。」(同前・一五二下)と述べて、 元来、 名 かる箇所でも、 『不真空論』 仮号、 故雖物而非物。是以物不即名而 が必ずしも「物」 僧肇は、 物無当名之実。 つまり仮の名であることを、 他の物によって、その「物」 に、「以夫物物於物。 物には名に相当する実はな 名は実と相応しないこと 『般若無知論』に、「夫物無 実は名にあたらないと、 物を得るはたらきが 非物也。 自体と即するわ 物無当名之実。 僧肇は、「故 の 「名」 に 名無得物 則所物 說実。 万物 般若 述 け

> て、 即ではない場合もあることを明かしている。 以自 必ずしも摂するとは言えないことを明かしたのである。 と「物」の関係論理に基づき、曇鸞は、 と「物」の を求めれば、 矣。 の名号論を構築したと考えられる。 る指針と同様に、 肇が名と物の関係を、 ここで僧肇は、 て、この名と義の摂 義」(法) 物」とその物の「名」の関係について、即の場合もあれば 「名」によって「物」を表わす。ゆえに、「名」に即して「物\_ いわば 是以即名求物。 通。 故 の関係を説示していると考えられる。 、動的、に説示することで、「名即法」と「名異法」 即, 立 物は隠れようがないことを示し、ここに 名以 物はそれだけで自らを表わすことはできず、 曇鸞は、 の関係も表わしている。要するに僧肇は 通物。 物不能隠。」(同前・一五三下)と明かす。 (b①智慧) と、対 必ずしも相応するものではない、 物雖非名。 阿弥陀仏の「名」とその「義」が、 果有可名之物当於此名 阿弥陀仏の (6②方便) に分類し この僧肇の つまり、 一名」と 名 「名」 そし

#### 結論

において、 の論理と名号論について論考した。 名義摂対章」 親鸞の 智慧の名号」の基礎的考察として、 智 に語られている。 (=名)・慧 (=義)」 曇鸞は、 の論理を説示し、 曇鸞の「智慧」の その「名義摂対」 曇鸞の 論理は それに 智

 基づいて、「名即法・名異法」の名号論を展開している。この 墨鸞の名号論は、僧肇の「名」と「物」の関係論理に基づの 墨鸞の名号論は、僧肇の「名」と「物」の関係論理を構 を明かすことにより、名号(名)と法(義)の関係論理を構 を明かすことにより、名号(名)と法(義)の関係論理を構 を明かすことにより、名号(名)と法(義)の関係論理を構 の量鸞の「智慧」と名号の論理が、親鸞の「智慧」の論理 ないている。そして曇鸞以前の真宗七祖には、「智慧」の論理 ないている。そして曇鸞以前の真宗七祖には、「智慧」の論理 ないている。そして曇鸞以前の真宗七祖には、「智慧」の論理 を明かすことにより、名号(名)と活動」の関係論理に基づ の景鸞の「智慧」と名号の論理が、親鸞の「智慧の名号」の源 ないている。こ

- 2 拙稿「『往生論註』の「二種法身」と「広略」の関係再考」(『武1 『浄土真宗聖典註釈版』七○一、七○二、七○七、七一三頁。

- (『真宗学』八一、一九九〇年)。4 渡邊了生「『浄土論註』における二種法身説の教理史的研究\_
- 6 安井廣済『中観思想の研究』(法藏館、一九六一年) 一七九

曇鸞における智慧と名号

**田** 

中

一九八五年)一一六頁等。~一八〇頁、瓜生津隆真『ナーガールジュナ研究』(春秋社:

7

- 諦」とも「第一真諦」とも示す。と示し、名教(言説・方便)を超克した非有非無の真理を、「真無者、第一真諦也。」(大正四五・一五二上~中。傍線は筆者。)摩訶衍論云、諸法亦非有相、亦非無相、中論云。諸法不有不摩訶衍論云、諸法亦非有相、亦非無相、中論云。諸法不有不
- 体一。」(大正四五・一五四下)と示している。 (一の)(大正四五・一五四下)と示している。 寂即用。用寂僧肇は、『肇論』「般若無知論」に、「用即寂。寂即用。用寂
- 同概念であることを明かす。
  こに「一法句」の本質が、僧肇の〝第一真諦〟(非有非無)と肇思想の影響とみられる「非即非非」の百非の論理を示し、こ肇鸞は「一法句」(大正四○・八四一中~下)について、僧

9

8

- 年、六五七~六六三頁)。 10 深励『註論講苑』巻十一(『浄土論註講義』法藏館、一九七三
- 仏研』六一一二、二〇一三年)。 11 拙稿「『往生論註』の「名即法」と「名異法」の名号論」(『印
- 対、名即法、名号論、智慧(キーワード) 僧肇、曇鸞、親鸞、約教、約理、二諦、名義摂

(龍谷大学非常勤講師