# クーナウィーにおける階梯と存在の二つの階層

『統合と存在の玄秘への鍵』中心節に対する解釈の試み

#### 竹下政孝

#### はじめに

ŋ 0 に関しては、すでに日本でも井筒俊彦をはじめ、 を「存在一性論」として体系化したことで知られる。 ーは、イスラームの生み出した最大の神秘思想家、 ブン・アラビーの直弟子で、イブン・アラビーの思想 ),有名なフレーズ「存在が花する」に集約される。 (2) 解説がある。「存在一性論」は、端的に言えば 中世後期のイスラーム思想を席巻した「存在一性論 13世紀のスーフィー、 絶対存在、全く無限定の存在である神が、 サドルッディーン・クーナウィ 漸層的 多く つま 井筒

な著作の中で、 ジャーミーなどの後世の存在一性論者が、多くの浩瀚 はじめ、ジャンディー、 上のような要約に尽きるものならば、 わけではない。しかし、もしも、「存在一性論」が、 以上のような「存在一性論」理解は決して間違っている 現であるが、神の本体は、何者によっても限定されない。 という思想である。あらゆる存在者は、 個々の本質によって限定化された形体をとって現れる に自己を分節化し、最後に「この花」、「あの馬」という いであろう。 いったい彼らは、 何を延々と論じてきたのかがわからな ファルガーニー、カイサリー、 膨大な頁を費やして、 クーナウィ 神の限定的顕 以

て 号 \*\*\* ここう \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* 存在一性論の何をどのように論じたのであろうか。

サドルッディーン・クーナウィーの代表作 超えた存在一性論という豊饒な思想の実態に迫ってみ 試みることによって、 13 の玄秘への鍵』 .難解な諸点に関して出来るだけ首尾一貫した解釈 本稿では、 後代の存在一性論者に最も影響を与えた の中心節の主題を取り上げ、 たんなる表層的梗概 『統合と存在 その中 的 レベ ル 'n

# 『統合と存在の玄秘への鍵』の位置クーナウィーの諸著作の中での

たい。

部 と略す)である。 釈における言語表現の模倣不可能性』(以下、『開扉章注釈 とペルシア語で残されている。 長のものが、『コーランの母 くはないが、 部は、 は クーナウィーの著作は師のイブン・アラビーほ 題名の通りの全7節からなる開扉章の詳細な秘 彼の形而上学全体に関する概説であり、 それでも10を下らない著作がアラビア語 これは二つの部分に分かれており、 (開扉章 [第1章] のこと) の その中で、 分量的に最 第二 ど多 第

文は、

『玄秘への鍵』

の総括的序論の後半部と全く同じ

の中で狭義の「神秘主義」に最も近い著作である。り、すべての存在者は神の発する言葉である」という思り、すべての存在者は神の発する言葉である」という思り、すべての存在者は神の発する言葉である」という思り、すべての存在者は神の発する言葉である」という思り、すべての存在者は神の発する言葉である。という思り、すべての存在者は神の発する言葉である。

講義されている。この著作と内容的に非常に近いのが、 と題された注釈である。 性論の真髄が凝縮されている。この著作の20番 の神学校では、「神智学」(エルファーン)の教科書として ファナーリーの注釈書とセットで、 マン朝初期の学者、ファナーリーによる『親交の灯明 注釈書が書かれたが、そのなかで最も有名なのはオス えたのが、本稿で取り上げる『統合と存在の玄秘への鍵』 (以下、『玄秘への鍵』と略す)である。この著作には多くの 『本文集』で、「本文」と名付けられた21の断章に存在 量的には三番目だが、 おそらく後世に最も影響を与 クーナウィーのこの著作は、 現在でも、 イラン 目の本

教的注釈である。この著作は、

コーランの注

釈という

]

が他の著作で多用するイブン・アラビー特有の独特

ゥ

である。 11 くつかの注釈が書かれた。 『玄秘への鍵』 ほどではないが、 この著作にも

あり、 との往復書簡集』などがある。ナシールッディーン・ト 書簡』と名付けられ、 智の宝石」の解明』、『ナシールッディー を読者として想定して書かれているためか、 思想の理解には不可欠のものだが、哲学者トゥーシー したものとして知られる。 最後に収められたクーナウィーの長文の書簡は 哲学的諸問題に対する質問から始まる。 |に重要な著作として、『40 シーは、 往復書簡はクーナウィーから、 クーナウィーと同時代の有名な哲学者で 彼の思想を最も明快、 この書簡は、 のハディース注釈』、 トゥーシーへの ン・トゥーシー クーナウィ 特に書簡 クーナウィ 簡潔に要約 『導きの 集の 叡

れ 0 難 ており、 解な術語はあまり使用されていない 『玄秘への鍵 また後世 クーナウィーの思想が最も詳細 を取り上げ、 0 影響も最 その内容の一部を分 も大きか た著作と 13 展 開 z

析することにする

# 玄秘への鍵』の構成

0

で出版された、 によって開示された人々にだけしか理解されないであ 謎めいた表現(主にイブン・アラビーから借用した術語)、 でに説明された」「後で詳しく説明されるであろう」と を持っているとは思われ 彼の代表作『玄秘への鍵』 タイルはイブン・シーナー、 ろう」というような突き放した表現の多用など、 何度も異なった場所で繰り返され、 いう言葉で満たされている。 この ーシーなどの哲学者の著作からはかけ離れている。 思想を哲学的に体系化した人物として知られ 前 述したようにクーナウィ 書は、 現在もっともよく使われてい ージャヴィー ない。 はどう考えても体系的な構造 ナシールッディー i また暗示、 校訂版で、142ペ は、 同じようなテー 全編にわたって「す イブン・アラビー ほのめかし、 る、 その 1 イラン ン マ る -ジを 神 ŀ Ż

なによりも、

が、題名と内容は必ずしも一致していない。

多くの節に分けて、

それぞれの節に題名を付けている

占める。

ファナ

ĺ

Ì は、

この書の

注釈

この

書を

節に分けているのだが、 してい の注釈は前半に集中しており、 節を分けすぎるきらい いているものと付いていないものがある。 ない。 は、 クーナウィー 長大な注釈を付けるために、 ・がある。 一貫性がなく、 自身も、 後半にはほとんど注釈 もっともファナーリー 一応この書を章や 節の題名も付 細かく

の部分である。

このように、

本書には内容的に緊密な構成はみられ

ファナーリー

明のように、 なく、 こなわれる。 この書の中で最も哲学的な部分で、まずイブン・シー が ワーイド)が列挙される。 れ ナーの『示唆と警告』の論理を基にした学問論が展開さ ジュマリー)と題された部分に分かれる。 第Ⅰ部は、 ないが、 進められているわけでもない。 前半部では、神学を展開する基礎となる10の公理(カ 次に神の存在を扱う「神学」の学問的位置づけが 特に理 一応形式的には、 冒頭の短い序文と「総括的序論」(タムヒード・ 後半で、 解が困難な部分である。 総括的序論はさらに二つの部分に分か これらの公理を基礎にして議論 この部分は、 大きく三部に分けられる。 序論の後半部は、 また、 説明もほとんど 冒頭部 数学の 分は、 貴 証

> この部分が、 題されており、 重で、隠れた、 前述した『本文集』の20番目の「本文」と同 微妙な知識を含んでいる高貴なる節」と 存在 性論の真髄が要約され Ċ

もあるし、 章の後半は、 この第Ⅱ部の前半部である(この部分は特に名前が付いて 心である。この章の前半部分は、節に分けられていない、 またこの著作の中で唯一、「章」(バーブ)と呼ば 柄の説明の章」と題されており、 いないが、 る部分であり、 が付録であるのに対して、 いものもある。 タイト つのまとまりである。 序論に続く第Ⅱ部は、 ・ルが付 以下、 タイトルがなく、 10の短い節で構成される。 V 内容的にも、位置的にもこの著作の中 便宜的に中心節と呼ぶことにする)。 ていて、 本稿で分析の対象とするのは、 「普遍的神秘の開示と根本的 特定の主題を扱っているも この著作の本論部分である。 特定の主題を持ってい 第Ⅰ部が序論、 これらの節は、 にれてい 第 この IIIな 部

結論」と題されており、 第Ⅲ部は「完全人間の諸特性の説明に関する、 題名の通り、 完全人間につい 本書の 7

系的 化

直線的なものではなく、

統合的一

性の自己限定

(タカイユド)、

個別化(タアイユヌ)という主題のまわ グル周回しながら接近していくとい

繰り返しグ

ĺ

それゆえ、

中心節全体の構成を捉える

つかの節に分かれる。 論じている。もちろん、完全人間については本書の 照することを勧めてい くの個所で、完全人間に関しては、 たるところで言及されているが、 る。 この第Ⅲ部も、 クーナウィーは、 この結論部分を参 さらにいく 多

# 第Ⅱ部中心節の主題

して、 よびこの一性界の段階的な自己限定、個別化、それ 20ページ (pp.33-56) を占めている。この部分は、 よる万物の現れ(ズフール)という主題について論じて もある「統合的一性界」(アハディーヤト・ジャムウ)、 本稿で扱う「中心節」 前述したようにクーナウィーの叙述スタイルは体 神の自己限定の第二段階であり、 は、 ハ ージャヴィー校訂版で約 万物の根源 全体と

> 出現してくるものの順序。 悲あまねき者の気息」「薄雲」(3)婚姻の四つの階梯(4) 統合的一性界(2)一般存在、あるいはその別名である「慈 まかに分けると、同節は次の四つの部分に分かれる。(1) 「慈悲あまねき者の気息」の後に続く、 本稿では、 これら四つの主 個別化によって

## (1)統合的一性界

題を順番に分析していく。

中心節」の冒頭でクーナウィー は次のように言う。

カーム・ジャムウ)と表現するかもしれない。 ヤト・ジャムウ)の臨在(ハドゥラ)、 キーカト・ハカーイク)、「統合的一性」(アハディー 達者たち(ムハッキクーン)は、「諸真性の真性」 (ハ ュード)の階梯」である。 の階梯(マルタバ)は、「統合(ジャムウ)と存在(ウジ 知ることができ、 名付けられ、 この階梯を、 叙述される最初 統合の階梯(マ ある真理到 (p.34)

上の 引用文には、 すでにクーナウィー独特の術 語が多

ことは難しい。 う方法をとる。

扱われている主要なテーマに従って大

ので、 absenceに相当)という意味である。「不在」といっても、 ない。 間 はいえない。ここで、 う表現はコーランでも使われ、「われわれの現実世界\_ 臨在と訳した「ハドゥラ」は、英語のpresenceに相当する 決して無、非存在という意味ではなく、「隠れ」に近い。 ても限定されていないし、 階梯」の上に二つの階梯を考えている。 最初の階梯」と呼ばれるのは、 用されている。まず、この階梯が、「知ることのできる いる「ハック」という語の原義は、 とは別の、 ハック)と呼ばれる。この階梯の神は、 (ザート・ハック)、あるいは「神の彼性」(フーウィーヤト・ 知だからである。 絶対的玄秘」(ガイブ・ムトゥラク)あるいは、「神の本体 の崇拝や祈願の対象であるアッラーあるいはその他 ところで、この第一の階梯での 反対語ということになる。一ガイブの世界」とい 玄秘と訳した「ガイブ」の原義は、不在(英語 神の領域に属する不可視界のことを指す。 クーナウィーは、この「統合と存在の クーナウィ 被造物とは全く接点を持た それより上の階梯は不可 「神」は厳密には神と 「真理」を意味し、人 ーが神として使って なにものによっ 最高の階梯は、

> よっても限定されない。その意味では、プロティノス のにふさわしい。前述したように、この最高階梯は、 に対する代名詞」と呼ばれるので、不在の神を表現する される。三人称代名詞は、アラビア語では、「不在の者 したものであり、英語では He-ness あるいは Ipseity と訳 うアラビア語の三人称男性単数の代名詞を抽象名詞化 論じることもない。 の「一者」よりもさらに超越性が高いといえよう。 した「フーウィーヤ」という言葉は、「フーワ」 (彼)とい ので、これについて語ることはできない。「彼性」と訳 クを神名の一つとは考えていないし、 切の限定がないので、「一性」によっても、「存在」に 実際、 この階梯は全くの不可知な ハックに N 7

「一」は存在を含意しているので、これは存在であるとである」ということしか語ることができない。しかし、み限定を受ける。この階梯も、全くの不可知であり、「一この階梯の神は、「一性(アハディーヤ)の階梯」と呼ばれ、第二の階梯は、「一性(アハディーヤ)の階梯」と呼ばれ、

いうこともできる。つまり、

この階梯の神は、

であ

ハ

ッ

の神名とは次元が違っている。クーナウィーは、

「純粋存在」である。 るということ以外の一切の限定を受けない「絶対存在」、

この階梯は多性が一つに統合されているという意味で ているからである。 ば、この段階でも、 梯であり、この階梯こそ、本章の主題であるだけでなく、 対的玄秘」(ガイブ・イダーフィー)と呼ばれる。 なぜなら が「絶対的玄秘」と呼ばれるのに対して、この階梯は「相 こでも玄秘という言葉が使われているが、 の著作全体の主題であるといっても過言ではない。こ 統合的一性」と呼ばれる。 統合と存在の玄秘への鍵』という題名が示すようにこ 第三の階梯は、 神が自己知識によって限定される階 多性はまだ顕れてはおらず、 しかし、 第二の階梯とは異なって、 第 一の階梯 隠れ

という語は頻出する。この語の原義はリアリティーでい。ただし、「真性」(ハキーカ、ハカーイクはその複数形)とが、クーナウィーはこの語をそれほど使用していなるが、クーナウィーはこの語をそれほど使用していなるが、クーナウィーはこの語をそれほど使用していないに、この階梯のもう一つの名前である「諸真性の真次に、この階梯のもう一つの名前である「諸真性の真

合的一性界」が、 前者は、 性と被造物的諸真性」と列挙して使用することが多い。 に隠れている状態をいう。 体ではなく、 ものの形体(スーラ)と対比されて、 質(マーヒーヤ)とほとんど同義語として使われてい あり、 の本質を指す。「諸真性の真性」という表現は、 んど使われていない。 『玄秘への鍵』 では、 本質 (マーヒーヤ) という術語はほと ーン・トゥーシーとの往復書簡集』では、 英語でもそのように訳される。『ナシー 諸神名の本質を、後者はこの世界の諸存在 神の知識、すなわち、 神的諸真性と被造物的諸真性のすべて あるもののハキーカとは、 クーナウィー あるもの 統合的 は、 キー 0 神的 性界の 顕 この「統 ッデ ñ ある た形 老 中

この階梯での存在は、 が、 ていることを表現している。 合と存在」という名称であるが、 つまり、 さて、最後に、この著作の題名にも使われてい 諸真性の統合という側面と存在という側 何の限定も受けない存在 必然性により限定を受けている。 第二の階梯が、「絶対存在」、 これは、 であったのに対 0 面 階 を持 梯 る 0 「統 を含んだ真性であることを表現してい

受けている。諸神名は、 まり、この第三の階梯は統合と存在、アッラーとラフ 神が万物に注ぐ慈悲(ラフマ)とは存在だからである。つ まねき者」(ラフマーン)という神名である。なぜならば、 存在の源泉である神的存在を表現する神名は、「慈悲あ 合を表現する神名がアッラーであるのに対し、万物 によって制限を受けた存在は、「神的存在」(ウジュード・ である。 に相当する。 イラーヒー、イラーヒーはアッラーの形容詞形)である。 統 アッラーである。それゆえ、このアッラーという神名 統合されている。この諸神名の統合を象徴する神名が かったのに対し、これはすべての被造物の存在の源泉 つまり、この階梯での存在は、哲学者の「必然的存在 マーンの階梯である。 また、この存在は諸神名によっても、 絶対存在が被造物とは全く関係を持たな 個々ではまだ分化されないで、 限定を 0

### (2)一般存在

の術語で、トゥーシーとの往復書簡集をはじめ、多く一般存在(ウジュード・アーンム)は、クーナウィー独特

においては「一般存在」であるともいう(p.21)。 在」しか現れないという (p.51)。また、哲学者は、 者とは、一般存在と個的本質の複合であるということ れている存在で、クーナウィーによれば、具体的存在 存在者(第一知性から、 の著作に頻出する。一般存在とは、神以外のすべての ら最初に発出するものを、「第一知性」と考えるが、 に一なる存在」(ウジュード・バフト・ワーヒド)からは「存 から最初に発出するものである。クーナウィーは 在を共有しているわけだから、「存在一性論」の根本を になる。すべての存在者は、「一般存在」という同じ存 なす考え方ともいえる。この一般存在が「統合的一性界」 感覚的諸物体までのすべて)に共有さ 純粋 神か 我々

て独立して存在しているわけではないので、ある意味なカーニーヤp.46) などのさまざまな名前で呼ばれる。こムカーニーヤp.46) などのさまざまな名前で呼ばれる。これらの名称それぞれに説明が必要であろう。「一般存在」ことは明瞭である。一般存在も、質料もそれ自体としことは明瞭である。一般存在も、質料もそれ自体としことは明瞭である。一般存在も、質料もそれ自体として独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立して存在しているわけではないので、ある意味で独立している。

神的 存在 一に偏 一つの (ウジュード・イラーヒー)とは対照的に、 在する。 観念である。 そして、 しかし、 それは、 それはあらゆる 必然的 存在 可能 であ 個 的 物

である。

ド を賦与する神の慈悲の息を指す。 ウワイス・カラニーのことを指していたが、イブン・ 会うことなしにイスラームに改宗したイエメンの人、 の気息が吹いてくるのを感じた」という預言者ムハンマ アラビーおよびクーナウィーにお の言葉にある。この言葉は、もともとは、 慈悲あまねき者の気息」 出典は、 「私はイエメンの方向から慈悲あまねき者 はイブン・ いては、 アラビー 万物に存在 預言者に 0) 術

0

する。 神 で、これをクーナウィーは ト) と考えている (p.41. 前述したようにこの主題は、 れるという限りにおける神的存在の形体」(p.40) と定義 的 慈悲あまねき者」(ラフマーン)というのは神名の一つ 存在者を神の発する言葉、 存在 この慈悲あまねき者から発出する気息によって、 は 自己 の外に現れる。 「それが自己自身によって現 すなわち単語 クーナウィ は (カリマー 『開扉章 すべ

> ての 注釈』 者の気息」を光にたとえる (p.40)。 喉で調音され、 在を持つ個物として出現させる 在しなかったものを照らし出し、 べての語の根底は息である。 っていき、 単語 神の知の対象として神の知識のなかにだけ で詳細に展開されている)。 統合的一性の中に隠れていた可 先行する知識にしたがって、 分節化された息である。 また彼は、 声として発せられるすべ それらを具体的な存 光が空虚 「慈悲あまねき すなわち、 能的 出 0) 中に広が 口である しか存 なるも

現れたものとして知覚されるものでもない 息 的なものである。クーナウィーは「慈悲あまねき者 なく、 (p.41)。この蒸気は、「その普遍性と微妙性のゆえに、 観念であると述べたが、決して抽象的な思惟対象では のではないという意味では「質料」と同じように一つの 先ほど、 は アリストテレス的質料より、 般的蒸気 一般存在は、それ自体独立して存在するも (ブハール・アーンム) もっと具体的 であるという 実在 0

すべての存在する者の中に偏在す

個

的形体として個別化するものでもない。

しかし、

特定の

の蒸気は実際には、

ある。 ので、 あたり、 物がみられるからである。 我々の身体を考察するように勧める。人間は小宇宙な 家)は、 れているが、 対応するのは、 ウィーは、「直観の人々」には属さない人々のために、 感じることができるというのである。さらに、クーナ たないように、 ない空気をその影響で知り、 化しない。 ている。(中略)この気息は、 感じるように、万物に流れている神の気息、蒸気を知り、 大宇宙にあるものはすべて人間においても対応 生気は、 気息の影響と存在に関して何の疑いも持たない つまり、 普通は、 しかし、 クーナウィーは、 『直観の人々』(神からの開示を受けた神秘 生気(ルーフ・ハヤワーニー)を運ぶ蒸気で 医学用語で、ギリシャ語のプネウマに 神秘家は、 体内をながれる蒸気であると考えら われわれが、 人間において、この気息に 外面的な形体を取って個別 我々が空気の存在を知 その存在に全く疑いを持 蒸気は生気を運ぶ媒体 外面的な形体をもた ŋ

> 具体的存在者となる。 ている被造物の諸本質を映す鏡に譬えられて しない。ここでは、 して使われることもあり、 もあるが、他の箇所では「統合的一性」の階梯の別名と に「慈悲あまねき者の気息」の別名であるとされること れた」と答えたという。この薄雲は、 と質問された預言者ムハンマドは「薄雲の中に主はおら の主は、 語だが、 (p.46)。この鏡に映されることによって、 被造物を創造される前にどこにおられたのか」 出典は、 次のようなハディースにある。 薄雲は、 クーナウィーの 統合的一性の中に隠され この中間節のよう 諸物の本質は 用法は いる 我 定

てみよう。

てみよう。

の問題に関するクーナウィーの記述は

であろうか。この問題に関するクーナウィーの記述は

であろうか。この問題に関するクーナウィーの記述は

のように発出したの

神名の最初の結合 (イジュティマーウ) から生じる (ハーシー) それ自身に対して現れた存在的形体 (一般存在) は諸

だと考えているようである。

この蒸気は、

心臓

から脳

おこなう。

へと上昇し、

脳腔を満たし、

そこでさまざまな活動を

術

最後の「薄雲」(アマー)もイブン・アラビー独特の

梯の説明である

的

1

の婚姻と呼ばれる」(p.41) 間に起こる一般的結合の結果である。この結合は第 ー)によって本体的諸神名(アスマーウ・ザーティーヤ) (タワッジュフ・イラーヒー・ガイビー・フッビー・イラーディ 「〔一般的蒸気は〕 愛と意志による神 0 不 -可視 の志

けられる、「根本的本体的」 在に言及していないが、 出されるということがわかる。 ュティマーウ)から現れた最初の子供である」(p.44) これらの記述から、 〔慈悲あまねき者の〕気息は根本的諸神名の結合(イジ 一般存在は「第一の婚姻」と名付 第一の婚姻のおこなわれる階 諸神名の結合によって生み 以下の記述は、 般存

は、 (タワッジュフ・イラーヒー・ザーティー)である」(p.43. 本 (中略) 、婚姻のおこなわれる四つの階梯の中の] 根本的な主要諸神名に対する神的本体の志向 第 <u>ー</u>の )階梯

み出されることをいう。 「姻とは結合のことであり、 第一 の婚姻で結合される根本 それによって何 か が 生

> されて、神の注意が統合的一 とで、「注意・心を向ける」ことを意味する。 具体的な名前は列挙しない。しかし、 志」、「権能」が結合し、 (タワッジュフ・イージャーディー p.51. 本稿 p.95の引用文) と 名を結合させるのは、 れば行為が生まれる。 かを知り、 はじめ、注釈者たちは、それが「生命」、「知識」、「意志」、 あまねき者」 いう術語からも明白である。 存在賦与的働きを持っていることは、「存在賦与的志向 フという語は、 (タワッジュフ)である。ここで志向と訳したタワッジュ いた時、 権能(力)」であるという。たしかに、この四つが結びつ ナウィー 本体的諸神名とは具体的にはなんであろうか。 行為が生まれる。 それを意志し、その意志を遂行する力が (ラフマーン) 本来は「顔(ワジュフ)を向ける」というこ これらが四つであるとは言う (p.42) 愛によって動かされた神 しかし、この根本的本体 | 慈悲あまねき者」 の形体である に向かい、 つまり、 性の中に隠れている おそらく、 生あるも それに対して「意 ファナーリーを 神の愛に動 神の志向 の :の志向 的 が、 諸 何 神

気息を外に発出するのであろう。

# (3)婚姻(ニカーフ)の四つの階梯(マルタバ)

ものが出現するということを、 のではなく、男性原理(婚姻する者、ナーキフ)と女性原理 提が結合して、結論(ナティージャ)が生まれる。婚姻の というメタファーとは別に、三段論法のメタファーに 特徴とする。二つのものが結合して、新しい三つ目 0 イラーヒーヤ・ハムス) として有名になった。 臨在 (ハドゥ ウィーの階梯論は、後世、一五つの神的臨在」(ハダラート・ る「一般的、 であるのかは、このテキストでは、明示されていない。 メタファーの特徴は、結合する二つのものが同質のも よっても説明している。三段論法では、大前提と小前 (婚姻される者、マンクーフ) に分かれることである。しか 0) 結合の結果、 前述したように、 個別化(タアイユヌ)の階梯」と深くかかわる。 残念なことに、これら男性原理と女性原理がなん 婚姻の四つの階梯は、 普遍的なものから、具体的、 何か新しいものが生み出されることを 婚姻とは、 クーナウィーは、 クーナウィーの想定す 結合のことであり、そ 特殊的なもの クーナ 婚 姻 0

> 五つの臨在とは以下のとおりである。 の術語では、神的諸真性が顕現する領域のことであるの術語では、神的諸真性が顕現する領域のことであるの術語では、神的諸真性が顕現する領域のことであるの術語では、神的諸真性が顕現する領域のことであるの

- 的諸概念、諸顕現を包含した玄秘(1) 諸神名、諸属性、可能的なるものの諸元型、抽象
- (4)イメージ (ミサール)の世界

(3)すべてを統合する中間、つまり完全人間

(2)高位の諸聖霊と最も偉大なる聖霊の臨在

- (5)可視的・感覚的世界
- (ガイブ・イダーフィー)である。(2)は、しばしば、諸聖現れていないで隠れているという意味で、相対的玄秘含まない、上述の絶対的玄秘ではなくて、まだ多性がここでは玄秘とよばれているが、これは一切の多性を(1)は、『玄秘への鍵』の「統合的一性」に相当する。

ラ、英語ではPresenceと訳される)とは、イブン・アラビー

クーナウィー

'n

著作の中にはあまり登場しない。

以上に説明した「五つの

臨

在

は

前述したように、

よりも頻繁に使われるのが、

抽象的諸概念の世界

アー それ

たない ない)。 離在 次元の 世 間 る。 はなく、 ジ(ミサール)とは、イブン・アラビーによれば、 応する大天使ガブリエルのことだろう。 性を10に限定したが、 味するが、 1 来事として説明される。 界は て現れる。 0 想像力のなかだけではなく、 イブン・アラビーは、このようなイメージは、 的諸知性に相当すると思われる(哲学者は離在的諸 アルワーフは複数形)とは一般的に天使のことを意 最も偉大なる聖霊とは、 物質的ではないので、 世界に実在すると考えた。たとえば、 想像力(表象能力)で捉えることができる像であ 高位 天使たちはこのイメージの世 また、 の諸聖霊とは、 クーナウィーは聖霊の数を限定して 終末や来世もイメ 本来は可視的な形 哲学者の用語における、 哲学者の第一知性に対 可視的世界とは 1  $\widehat{4}$ 界の ジ 0 のイメー 諸 世 形 感覚で 体をと 体を持 聖霊 界 別 0 出 0 0

> が、 世

同

の世界(アーラム・アルワーフ)とも表現される。

聖霊

中に含まれてい と対応する。 象的諸概念の ヒッス)の四つの世界である。 イメージの世界(アーラム・ミサール)、感覚世界(アーラム ラム・マアーニー)、 次のように言う。 や種などの諸本質など思惟対象の総体を指してい る。たとえば、『玄秘への鍵』 界、 時に出 さて、この四 下 -位世界 より普遍的な世 現の Ö 順 抽象的諸概念の世界は、 世界を除く三つが、 個別的 る、 序でもある。 つの世界は階層構造を成してい 諸聖霊の世界(アーラム・アルワーフ)、 神的諸真性、 特殊的 一界での普遍的なも なものを生み出すと考え クーナウィー この四つの世界のうち抽 の中間節の 被造物的 前述した五 統 合的 前半部で彼は 0 同 諸 は、 真性、 士 つ 性界 上 0 0 るが 位 結 臨 0 類 0

あるか、 概 とである。 結合(ジャムイーヤ)あるい 個別化した、 念間 の結合のように、 (2) 質料的であるか、 この結合は、 特殊的 な  $\widehat{1}$ 神的事柄 概念的な結合・ は合成(タウリーフ)のこ 単 3 一独 の真性 (アムル)とは、 擬似質料的 合成で や抽象

ド リアントの読みに従って訳した。 タビーイーヤ・ムラッカバ、 その果実(サマラ)は、複合的自然的諸形体(スワル 天体や単 諸天体や単純諸物体 現させ、また、 形体(スワル・ミサーリーヤ)とイメージの世界を出 聖霊たちの として捉えられ のは、 の出現である。 純諸物体の後は、 擬似質料的結合・合成の例である。諸 可視的な顕現の場となるイメージの イメージの形体同士の結合で、 た光輝く聖霊 (四元素)を生み出す(タウリー (p.37. ただし、 個々の鉱物、 質料的結合であ 同 士が 脚注5のヴァ 結合して、 植 諸志向性 物、 動物 ń

界におけるイメージの形体同士 ここでは 合が、複合的自然的諸形体を生み出すとされる。 の結合が、 元素を生み出 つまり、 ここでは、 単独の真性や抽象概念間の結合が何を生み イメージの世界を生み出 明示され 諸聖霊 7 1 の世界における聖霊 な の結合が、 11 が、 Ļ イ 諸 メー 諸 元素間 天体や諸 ただし、 ジ この結 同 0 士 世

霊

出すかは述べられてい も言及されていない。 ない į 抽象的諸概念の世界に

であるかの

いずれかである。

諸能力、

質と属性に染められた聖霊、 を持たない諸聖霊 聖霊の結合には二種類ある。 釈で引用している。それによると、 リーは、この部分を後述する「婚姻の四つの階梯」 ているのが、『40のハディース注 純なる物体(ジスム・バシート、 する。これの第一の者は囲繞する玉座(アルシュ)と、 にイメージの世界で個別化され、 ら、イメージの世界が生み出される(マウルード)。さら 結合から生じたのは、「諸聖霊の世界」である。 向から生まれた結合体の最初の結果(ナティージャ) 抽象的諸概念の世界」である。 この『40のハディース』の記述は、 上述した四つの世界の誕生が、 (低次の諸聖霊) の結合は、 (高次の諸聖霊) の結合で、 感覚的諸物体の世界を産出 四元素のこと)である。 第一の種類は、 つまり顕現の場を得た聖 次に、 釈 イメージの世界の性 より明瞭に説明され 前掲の『玄秘への 根本的 である。 抽象的諸 この結合か 諸 顕 神名の志 ファナー 次の諸 既念の 現 の注 0 は、 鍵 単 場

(p.37) の説明と一致しており、そこでは欠けていた 抽抽

この 世 ジ 0) 0 る。 象的諸概念の世界」 世界を生み出し、 世界の性質に染まった低位の天使たちの結合が 界を生み出し、 世界を生み出し、 記述は、 つまり、 根本的諸神名の結合が 「四つの世界」 諸イメージの結合、 諸聖霊間の結合が 抽象的諸概念の結合が の出現にも言及されている。 の階層構造にも対応してい 1 (3) イメージの あるいは 抽象的諸概  $\widehat{2}$ イメ 諸 また、  $\widehat{4}$ 

ぼ中ごろに現れる婚姻の四つの階梯を紹介しよう。

そして、

単純諸物体つまり四元素の結合が、

複合的

自

感覚的諸物体のうち、

単純諸物体と天体を生み

出

す。

然的諸形体、

つまり鉱物、

植物、

動物を生み出

それでは、

いよいよ『玄秘への鍵』

中間節

0)

II

婚姻には四つの異なった階梯がある。

の志向(タワッジュフ・イラーヒー・ザーティー)で鍵である根本的な主要諸神名に対する神的本体第一の階梯は、彼性の玄秘と被造物的臨在の

第二の階梯は、聖霊的婚姻(ニカーフ・ルーハ

1

四レン

ある。

ニー)である。

第三の階梯は、自然的マラクート的

(タビーイ

第四の階梯は、最も下位の元素的(ウンスリ・マラクーティー)婚姻である。

婚姻より特殊的 (アハッス) である。これら四つこれらの諸婚姻のそれぞれは、それより上スフリー)婚姻である。

のの

ュー 姻に 在 は、 下の階梯では、 わち第一の婚姻の階梯) における結果(ナティージャ) 婚姻が統合的に思惟される階梯を除いては、 人間だけに特有のものである。根本(の階梯) (ウジューダート・ムタアイヤナ)である。 ディーヤ、 存在の絶対的形体 五番目の階梯はない。 般存在のこと)であり、 〔婚姻の結果は〕個別化した諸存 (ムトゥラク・スーラ・ウジ この五番目の階梯は、 それより (p.43) すな 婚

つの クー ので詳細は不明だが、 ナウィ 世界構造、 1 は、 五つの臨在とほぼ対応していること これ この四 以 上 0 説明をおこなっ 0 0) 階梯が、 前 述した 7 V な

では、 界から成り立っていると考えられる。(ユ) 界 は、 の場合「自然的」という言葉が問題となるが、 ズムでは、 る。 め の世界も広義の「自然」に含まれていると解釈する他は (アーラム・ミサール) と同定することは可能である。 (中間世界)、 第三の階梯で使われている「マラクート」というの ば、 スーフィー宇宙論の概念である。 マラクート世界をイメージの世界、 異なるようにみえる 宇宙は、 ジャバルート世界 ムルク界 (現象世界)、 のは第三の (不可知界) それゆえ、ここ 古典的 マラクート世 階梯だけであ の三つ 想像の世界 イメー スーフ ō

四

W は

すが、 本的 存 み出されるものである。 ろうか。 ス注釈』における四世界誕生の記述と対応しているのだ 在 ところで、この「婚姻の四つの階梯」は である。 婚姻の第一の階梯で生み出されるものは、「一 神名の結合は、 明らかに異なるのは、 それだけではなく、 抽象的諸概念の -40 の ハディース注釈』では根 第 クーナウィーは、 一の結合によって生 世界」を生み 40 のハディー 般 出 第

IJ

0

ない。

なく る。 0 婚 個 姻より下の階梯で生み出されるものも、 别 的 存在 (あるいは存在者) であると強調して 階梯で

はみとめられる。

特に人間に特有の五番

Ħ

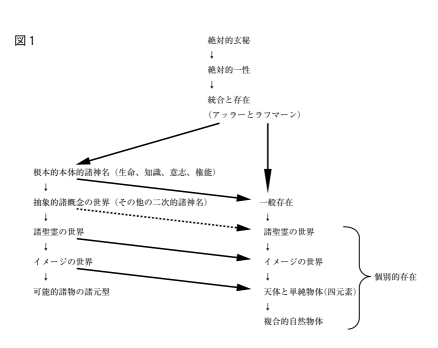
の階梯を含

の降下の順序」と呼ぶものであり、 か。 の順序」と呼ぶものであると考える(本稿p.98参照)。 それ つの階梯」 筆者は、 では、 具体的個的存在者が現れてくる順序である。 -40 の 前者は、 の記述はどのような関係にあるのだろう より具体的特殊的なものへと、 ハディー 後でクーナウィー 神の知識の中で、 ス注 釈』 後者は、 0 記述 が、 抽象的普遍 存在賦与の 「存在賦与 神的 知識 婚 神的 事 姻 0 柄 の

的

対象が個別化していく順序のことであり、 事柄の降下の順序とは、 することができる。 の関係は、「スルタン」と「スルタン職」、「カリフ」と「カ て存在しているからである。 すべての個別的存在者は、 順序とは、 もちろん、この二つの順序は対応している。なぜならば、 知識 ク職」 なものから、 の中の諸階梯の階層構造は、 の関係である (p.61)。 そこには社長職があり、 神の・ 個 このように考えると、 别 知識の中に、 的存在者とその階梯 会社の 組織図に比 階梯とし その下に

0 别 と移行することであるといえる。 階 る 前 階 0) 現 0 は ユ は後者を統括する名前 を統括する名前であり、 ヌ 造と存む デ 者を 階 义 である。 化 梯 第 層 階 実 部 い 11にお イ 長 層 構造と存 0 < 0) 0) 層 0) プロ 節 具体: 構造であ 1 階 構 職 0 プロセスを示す。 - ス注釈』 在 層 に が か 般存在という鏡に映したものであるともい 造となる。 述べ V) セスと考えられる。 者 構造にあ 的 あ 0 て、 な存 重 在者 0 たように、 ŋ 階 役 0) ے 上 層 注在者、 職 0) 記述は、 一から 構 0) がが 右 0 つ 階 )まり、 階 たも で 0 造及びそ あ 層 である。婚姻とは、「慈悲あまねき者」 下へ 層構 列 ŋ 左 0 構 が ア まり社 0 神 0 造 0 造に存在を賦与したの そ 具 が ッ 階 刻 0 0 矢印 义 ラ 体 0 層 0 は神 知識の それに対して、 関係を図 構造には、 下にはまたい 存 1 長 的 1 は は、 在者 とい 個 つがあ <sub>0</sub> 重役、 別 知 单 個  $\dot{o}$ 識 諸 0 う神名 的 る。 別 式化 まさに、 (ラフマー 存 階層構 諸 0 階 化 部長 在 中 梯 諸 階 後 くつ 者 梯 は 階 0 B 0 者 たたも ななど 階 階 造 前 梯 0 0) 40 ア は Z 諸 0



わ 向から現れることは、 線で示した。 般存在を生み出す。 示す。 こなわれた婚姻が右側 在者ではない。 在者に内在しているのであって、それ自体が なことにこの階梯での婚姻は言及されていないので破 る(ザーヒル)。ただし、一般存在は、 ている (バーティン) の対し、 かる。 婚姻によって生み出されたと考えられるが、 たとえば、 しかし、 左から右への矢印は、 根本的諸神名の階梯での 諸 クーナウィーの次の言葉からも 聖霊が、 聖霊は、 の列の存在を生み出したことを 右側の列は外側に現 神の諸神名に対する志 抽象的諸概念の すべての個別的存 左列の階梯でお 婚姻が、 個 不思議 世 别 れ 界で 的 7 存

生み出される。

に対する神の イラーヒー) り完全であり、 から現れた聖霊は、 志向 より完璧である。 から現れた聖霊に比べて、 10 の神名 1の階 梯 ょ

100

の神名の階梯に対する神の志向

(タワッジュ

フ・

生まれる聖霊は完全なものとなる。このことは、 聖霊が生まれる。結合される階梯が多ければ多い つかが神の志向によって結合されて、 れ多くの階梯で構成されており、それらの でもあてはまるのであろう。つまり、 梯ではなく、 ることがわかる。 諸概念の世界だけではなく、その下のすべての 10を超える多くの階梯から構成され それらの階梯のいくつかが結合して、 各世界はそれぞ 具体的存在者が 階 梯 の ほど、 世 抽 Ċ r.V < 界 象

的

可能 そらく、 学的説明がどのように調 物の発生に関して、 左から右への矢印は付けなかった。 合的自然物体を生み出したと考える方が自然なので、 素の結合と考えるよりは、 プロセスが発動するのであろう。 最後の元素的階梯における婚姻は、 的諸 神の志向が先行して、 物の元型の上に注がれる神の志向という神秘 元素の結合という自然学的説明と、 和 実際の元素が結合して、 する その結果として自然的 0 か ば しかし、 観念としての元 不明である。 具体的個 複

つ

の

階

層構造である。

左側の列は、

統合的一性の内部に隠

n

この

引用文から、

抽

象的諸概念の世界は、

神の に動 いて一 であり、 在へと引き出すのである。 志向が各階梯の諸真性、 梯で起こっていると考えられないであろうか。 試みたい。 のように述べている。 元型である。 者(女性原理、 での婚姻において、 知識 殺に、 知識・意志・権能と結びついた、 かされた神の志向が、 般存在を生み出したと考えた。 受動者は神の知識の中 の中にしか存在しなかったものを、 我々は、 クーナウィーは明示していないが、 マンクーフ)は何かについて、 クーナウ 能動者 「一般存在」を考察したときに、 イ 諸本質、 1 は つまり、 知識・意志・権能と結び (男性原理、 中間節の終わり近くで次 諸元型の上に向けられ、 の諸真性、 能動者は神の志向 ナーキフ) 同じことが各階 神の存在賦与的 一つの解釈を 諸本質、 具体的 各階梯 と受動 各階 諸 存

的存在 においては非存在である」という状態から、 神的 神の 知識の中では存在してい ]権能(クドゥラ)の機能は、 (ウジュード・アイニー)へと引き出す (イフ るが、 非存在の諸物を、 それら自体 具体

4

的存在」(アイン)へと不可視的に移動(インティカ られることによって、「知識」(イルム)から「具体 ラージュ)ことである。 諸対象 (タワッジュフ・イージャーディー) がそこに向け (マウルーマート) (中略) は、 神の これらの神の知識 存在賦 ~ 与的志

向 0

## (4) 「慈悲あまねき者の気息」に続 個別化(タアイユヌ)の順序

ール・マウナウィー)する。 (p.51-52

高なる筆」(カラム)である。これは、 タアイユナート・ウジューディヒ p.47)として現れるのは「至 のであって、 をする。 存在」については論じた。この後に顕現してくるものに する「慈悲あまねき者の気息」「薄雲」と呼ばれる「一 化のプロセスが叙述されている。 対して、「薄雲」は「顕現の場」、 ので、 中 蕳 節 一神の の後半部では、 般存在は、 厳密な意味での個別化された存在ではな 存在の個別化 諸存在者によって共有されるも 統合的一 0 最初のもの」(アウワル いわば第一質料の働き すでに、 性界の段階 他の個所 (p.21) で、 最初に出 的 な個 般 現 别

「神が最初に創造したのは知性である」というハディー るのであって、 クッリーヤ)、 普遍物体 と同定される。 創造したのが筆で、 生論に現れる。 ゥフ) である。 ことである。筆の次に個別化して現れるのは、「銘板」(ラ ている。 アッド(一者→知性→霊魂)の影響を見るのは容易である。 に対して、銘板は普遍的霊魂(ナフス・クッリーヤ スもこの同一視を容易にした。 板にコーランを書きこんだという。 筆を知性(アクル)と れ、「第一の存在者」 筆と銘板につづいて自然(タビーア)、 視することもクーナウィー以前にすでに一般的で、 筆や銘板と異なって、 つまり、 (ジスム・クッル) 思惟対象(マウクーリーヤ)として個別化す 筆も銘板も伝統的なイスラームの宇宙発 具体的な存在者としては現れないこと この順番に、 あるハディースによると、 一般存在は、 次が銘板である。神はその筆で銘 (アウワル・マウジュード) と呼ばれ が順々に個別化する。これら ネオプラトニズムのトリ 普遍的真性(ハカーイク・ 筆が第一知性であるの 存在者ではないという 砂塵(ハバー)、 神が最初に p.57)

> ての真性が、 具体的存在者として現れることはない は強調する。つまり、 個別化したすべ

をクーナウィー

である。

哲学者の唱える「第一知性(アクル・アウワル)」と同定さ

階梯の中の第三の階梯が「自然的・マラクート的 アリストテレスの第一質料に近い。 的諸形体の質料である。それゆえ、この「砂塵」の方が べての存在者の質料であったのに対し、「砂塵」は自然 クッル) と呼んでいる。 「薄雲」 も可能的質料と呼ばれて それゆえクーナウィーは、 何の説明も与えられていない。前述した婚姻 いう順序は哲学の影響を伺わせる。「自然」に関しては(ユヒ) ラーム哲学では、第一質料が「物体性」という形相を持 いるので紛らわしいが、「薄雲」が、諸聖霊を含め、 ったときに想定されるもので、普遍質料と普遍物体と ーの術語で、 さて、「砂塵」(ハバー)というのは、 れていたことを考えると、 神が世界の形体を形作る質料を意味する。 これを普遍質料(ハユーラー おそらく自然は、 普遍物体は、 イブン・アラビ の四つの イ イス X す

ジの世界と感覚的世界の両方を含むのであろう。

普遍的物体の中に現れた最初の個別化された形体は、

ば

帰することはない。

天は霊

(ルーフ)を持っているが、

(ナフス) は持っていない。

霊とは、

前述したように、

哲 魂 最外 運動 興味深いことに、クーナウィーは、哲学者とは異なって、 抗した伝統的宗教的天文学でも、 は 1 哲学者の「最外天」に使われる形容詞であり、クーナウィ る。 ている」のである。 前として使われる。 ある(p.50)。「すべてを囲繞する」(ムヒート)というのは な人間の身体(ナシュア・インサーニーヤ・ウンスリーヤ)で いるのは、アルシュは四元素の複合ではないからであ 間違いない。 は ちなみに、 关 明示していないが、 (円運動) と形体、 円 運 動 複合体の中で最も偉大なのは、 0 アルシュ天は、 原因 アルシュはすでに可視的・感覚的 最外天だからこそ「すべてを囲繞し さらに霊 を、 アルシュが最外天であること 天体の ギリシャ的天文学に対 (ルーフ)を持っている。 しばしば最高天の名 魂 の抱く神への愛に 元素的

ル

円運動を説明する例として挙げている(pp.54-55)。 [5] 意志」と「〔神的〕強制」 (カスル)である (p.55) と説明する 因を、「神的本体の一 高なる筆」である。 学者の用 に相当する。 一方で、複合物体である金の熱による円運動を天体 語では知性に相当し、 最外天の霊とは、 クーナウィーは、 性的統合」の性質としての「〔神的〕 第一知性すなわち、 宗教的な用語では天 天体の円運動 0 使

なもの」(p.50) という。ここで単体 (バシート) とい

つて

は、コーランに出てくる「神の玉座」で、クーナウィ

形体として、

単体として現れた結合体の中で最も偉大

すべてを囲繞する玉座

(アルシュ)」である。

アルシュと

は

(p.56)° 霊を持っている。 シーも、 カブ)に相当することをクーナウィ は哲学者の宇宙論における のに対して、 ルシュと同じように「神の玉座」を意味する(本稿では、 ユとならんで、 シュ、 アルシュの次に現れるのがクルシーである。 クルシーと、 上位のアルシュと同じように、 クルシーの霊は「銘板」である。 クルシーもコーランに出典があり、 アルシュの霊が、「至高の筆」 両者ともカタカナで表記する)。 「恒星天」(ファラク・ム 1 は 明示してい 運動、 クルシー である ア 形 クル ĺ ムカウ 体 シ ア P

影響で、 クル シーの次に、 四元素 火 空気、 アルシュ天とクル 水、 <u>±</u> の形体が現れる。 シリ 支 0 運 動 そ 0

わる。 物界、 うに思われる。しかし、中間節の最後のパラグラフでは、 とクルシー天は、 金星天、 の七天は、月下界と同じように四元素でできているよ 他の七天はかなり性質が違うことになる。アルシュ天 |神的事柄(アムル)の降下の順序」を次のように要約して この考えによると、アルシュ天、 四元素の後に七天(土星天、木星天、火星天、太陽天、 植物界、 水星天、 月天) 動物界が現れ、 単純物体であり、不変であるが、 が現れる。さらに七天の後に、 最後に人間の出現で終 クルシー天と、

息」へと降下する。次に、「知性」すなわち筆の階は、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かは、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かは、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かは、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かは、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かは、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かは、その他の別名で呼ばれる「諸真性の真性」かいら、「薄雲」と呼ばれる「慈悲あまねき者の気神的事柄(アムル)は、「統合と存在の臨在」あるい神的事柄(アムル)は、「統合と存在の臨在」あるい神的事柄(アムル)は、「統合と存在の臨在」あるい

ージャード) は異なる。(p. 56) 梯(マルタバ・カラミーヤ・アクリーヤ)へ、次に「霊魂」すなわち「銘板」の階梯へと降下する。このよっにして、それは、アルシュ、クルシー、諸天、四元素、三界(鉱物界、植物界、動物界)へと次々に四元素、三界(鉱物界、植物界、動物界)へと次々に四元素、三界(鉱物界、植物界、動物界)へと次々に四元素、三界(鉱物界、植物界、動物界)へと次々に四元素、三界(鉱物界、植物界、動物界)へと降下する。このよりにしている。(p. 56)

の順序は、 ステージ)であるということが強調されているので、こ 顕現を総合した存在であり、 である。人間は、それ以前のすべての階梯、 しかし、 後者は具体的な存在者が外界へと現れる順序である。 前者は神の知識の中での諸階梯の個別化の順序であり、 存在賦与の順序ということになる。前述したように、 降下の順序であって、 つまり、 どちらの順序でも、 出発点と終着点が同一になる円環(ダーイラ) 七天が四元素に先行するのは、 四元素が七天に先行するのは、 統合と存在の臨在 最後に現れるのは、 神的事柄の すべての (最初の 人間

#### 階梯の階層構造

```
統合と存在の臨在
 (諸真性の真性、統合的一性、
相対的玄秘)
慈悲あまねき者の気息
(薄雲、一般的蒸気、一般存在)
至高の筆(知性)
銘板(普遍的霊魂)
自然
         > 三つの普遍的真性
砂塵(普遍質料)
普遍物体
アルシュ (最外天)
クルシー (恒星天)
四元素
七天
三界(鉱物界、植物界、動物界)
人間
```

#### 具体的存在者の階層構造

```
慈悲あまねき者の気息
(薄雲、一般的蒸気、一般存在)
至高の筆(知性)
銘板(普遍的霊魂)
アルシュ (最外天)
クルシー (恒星天)
七天
四元素
三界(鉱物界、植物界、動物界)
人間
```

図 2

構造になっている。

臨在の下位にくる主要諸真性の一つであると述べてい 中間節の最初のページで、「一般存在」を統合的一性 る (p. 34) ので、一般存在の真性は、 した階梯があるかどうかは問題だが、クーナウィーは 際には、具体的個別存在者ではなく、それの基体となる。 で、「慈悲あまねき者の気息」、つまり一般存在は、 とめると図2のようになる。この図の二つの階層の にもあると考えられる。 般存在にも、 諸 .階梯の階層構造と存在者 他の存在者と同じように、それに対応 階梯の階層構造の中 の階層構造をま 実 中

#### 紀論

いということである。この問題をどう考えればよいのではイメージの世界も諸聖霊の世界も言及されていない。この二つの図を比較してすぐに気が付くのは後者層構造(図2)とどう対応しているかについて考察した監後に、本稿の第三節で示した階梯と存在の階層構

別化の順序」を扱った部分に現れるクーナウィーの次のであろうか。ヒントになるのは、第四節で分析した「個

言葉である。

事柄 わち、 は、 名付けられた「第一の砂塵」においておこる。 は、 う意味においてである。これ(自然の階梯の個別化) というのは〕この自然の階梯が諸物体と結びつい 星天) は高壁(アーラーフ)の二つの側の一つ、 ては、恒星天の凹面(ムカッアル)で終わる。これ(恒 る側面、 の階梯が個別化した。〔この自然の階梯の個別化 一つがここで終わる。第二の婚姻の支配(フクム) 「至高の筆」から「銘板」が流出した (インビアース) その諸性質が、 「慈悲あまねき者の気息」 アルシュから〔はじまり〕、ある側面におい ある人々(哲学者)によって、「普遍質料」と (アムル)は、 地獄に隣接している側である。次に神的 ある観点においては、 段階的に第四の元素的婚姻へと 諸物体によって現れるとい の鏡 婚姻の諸階梯の の中に、 すな 自然 あ

婚姻

の階梯、

すなわち、

聖霊的婚姻

(ニカーフ・

ルー 第二の

のことであろう。

すると、

アルシュと恒星天すな

るわけではない)。

それゆえ、

砂塵で終わるのは

降下し、 でおわる。 人間に特有である統合的な第五 0) 階 梯

上

高 各世界にあるすべての階梯が右列の具体的存在者へと移行す ゃ 普遍物体もイメージの世界に属するというよりは、 般存在であったので、 だろうか。 における諸階梯の ることは前述した)。 銘板と同じように諸 (筆がアルシュ天の霊、 の筆」、「銘板」は諸聖霊の世界に属するものと思わ 上 もちろん、 砂塵」で終わるとされるのは、 ないので、 引 用 第一の婚姻の階梯で生み出される者は、 文 図 1 これらは階梯であって、 「神的 個別化について述べている。さて、「第 次に個別化される、 . О 一般存在の後に続いて現れる 左列の聖霊の世界である !聖霊の世界に属すると考えら 銘板がクルシー天の霊と呼ばれてい 事 柄 0) 降下」、 婚姻 自然、 つまり神 のどの階梯なの 具体的存在 普遍質料、 (左列 0 知 至 筆

うに、 物体である側面とイメージである側 者であるので、 個別化した存在者、 のである。また、アルシュは、 子供に影響を与えることによって子供を支配して 出されたものだからであろう。 姻の支配」がおわるといわれるのは、 するものであった。アルシュ、クルシーで、「第二 れるゆえんである 獄に行く人々」を分ける仕切りの壁である。 においては、最後の審判の日に、「天国に行く人々」と「 わちクルシーは、 自然的・マラクート(すなわちイメージの世界)的 が、 っていると言える。 引用文に出てくる「高壁」とは、 終末、 第二の婚姻、 来世のできごとは、 両者は、 イメージの世界に属することになる。 すなわち聖霊的 クルシーは第二に個別化した存 この段階で起こる第 最外天、 普遍的「自然」の最初に つまり、 イメージの世界に属 恒星天として自 コーラン (7章46 2婚姻 面 アルシュ、 0) 両 親は生まれ 0) 三の 方の 治結果、 前述したよ 婚姻 クル 側 生み の 面 在 る た

1

に位置する 以上、 クーナウィーの代表作 「普遍的神秘 の開示と根本的事柄 『玄秘への 鍵 0 0) い説明 中 心

章」の前半部の主要テーマに対して、できる限りの首尾
すっているが、本稿で取り上げた個所以外にも、解釈を必要とから、本稿で取り上げた個所以外にも、解釈を必要とから、本稿で取り上げた個所以外にも、解釈を必要とする不明瞭、不可解な部分は多い。本稿が取り上げたのはクーナウィー思想のほんの一端であるが、それでのはクーナウィー思想のほんの一端であるが、それでのはクーナウィー思想のほんの一端であるが、それでのはクーナウィー思想のほんの一端であるが、それでのはクーナウィー思想のほんの一端であるが、本稿の目も存在一性論の複雑さ、奥深さを示すという本稿の目も存在一性論の複雑さ、奥深さを示すという本稿の目の話が、ある程度は達成できたと思う。クーナウィー思想の全貌を明らかにするという大きな課題は残っているが、本稿をひかにするという大きな課題は残っているが、本稿をひとまず閉じることにしたい。

#### 注

- (1) 存在一性論に関する日本語で書かれた最良の入門書は、19
- 2)このフレーズは、前掲の書 p.115 に現れる。
- (3) Sadr al-Din al-Qunawi, Miftah al-Ghayb, ed. Muhammad Khajawi, (Teheran, 1374 AH. Solar)。以下、『玄秘への鍵』

- (4) クーナウィーの「完全人間論」に関しては、拙稿「サド(4) クーナウィーの「完全人間論」に関しては、拙稿「サド
- (5)ハージャヴィーのテキストには、「アーンム」(一般)ではなくて、「アーラム」(世界)とあるが、アーラムでは文法的におかしい。また写本やリトグラフ版には、「アーンム」とあるのに、脚注のテキスト・ヴァリアントにはアーンムの読みが挙げられていない。そのためトにはアーン・クーナウィーのイスラーム哲学史上のルッディーン・クーナウィーのイスラーム哲学史上のルッディーン・クーナウィーのイスラーム哲学史上のには、「アーンム」(一般)で位置」『哲学』59号(2008年) p.74に引用した。
- あるが、訳し分けることはしなかった。 ーニー、ラフマーニーは、ラフマーンの形容詞形)でーニー、ラフマーニーは、ラフマーンの形容詞形)でーの術語は、「ラフマーン的気息」であるのに対し、クーナウィる)正確には、ハディースにでてくるのは、「慈悲あまねき
- 7) William C. Chittick, "The Five Divine Presences: From Al-Qunawi to Al-Qaysari," *The Muslim World*, vol. 72 (1982), pp. 107-128 を参照。チッティクは、クーナウィーの五 つの神的臨在を the (1) Divine, (2) spiritual, (3) imaginal, (4) sensory, (5) all-comprehensive, human levels (p. 115) と
- (9)われわれの感覚するこの世界に対しては、感覚世界の(9)われわれの感覚するこの世界に対しては、感覚世界の17-18. Sadr al-Din al-Qunawi, al-Nafahat al-Ilahiya, ed

もある。

15

(10)ここで「神的事柄」と訳したアムル がある。 しかし、コーランのこの節を「命令」の意味にとる解釈 は主の事柄 (アムル・ラッビー) に属する」に由来する。 と訳した。このアムルの用法は、コーラン17章85節 梯の階層秩序を指していると考えたので、 アムルは存在賦与と対比されて、神の知識における階 れ」という神的命令を指す可能性もあるが、ここでは、 matter, affair, concern) の意味と、命令の意味がある。 「在 体的存在者の階層である。アムルには、事柄(英語 は神の知識における諸階梯の階層であり、 である。本稿p.98で示したように、 諸階梯を降下していって段階的に個別化していく主体 順序」と「存在賦与の順序」が対比されている。 は 「神的事柄の降下 神 ö 「神の事柄 知識 後者は、

 $\hat{1}\hat{3}$ 

11 Sadr al-Din al-Qunawi, Sharh al-Arba'in Hadithan, ed. Hasar は、 質の思惟的結合体である (p.133)。 的 理は神的志向が向けられた「玄秘の鍵」(すなわち根本 いる。それによると、 二の婚姻の男性原理、女性原理についても言及され る婚姻の議論は Kamil Yılmaz (Istanbul, 1990), pp. 132-134. この書におけ 諸神名)であり、 男性原理は諸聖霊であり、 『玄秘への鍵』よりも詳細で、 女性原理は、 第一の婚姻においては、 女性原理は自然である 第二の婚姻にお 存在を受容する諸性

> 改めて論じた (p.134)。『40のハディース注釈』 における婚姻論は稿を

 $\hat{1}\hat{2}$ 

生成消滅の世界、

元素的世界など様々な呼び名

- ガザーリーによる、これら三つの世界の議論は、 他の多くのスーフィーと異なってマラクート世界をジ の宇宙論」pp.100-121参照。 辺』(岩波書店、2002年) 廣治郎『イスラムの宗教思想 ャバルート世界の上に置く。 ただし、ガザーリーは、 所収の論文「ガザーリー ガザーリーとその周 中
- 「ラフマーンが存在に対する神名であるのに対して、 名前である」(p.40)。 アッラーという名前は、 階梯と、統合的真性に対する
- Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume, English Section Matter' and Avicenna's and Averres' 'Corporeal Form'," 物体的形相に関しては、 (Jerusalem, 1955) vol. 1, pp. 385-406 参照 Arthur Hyman, "Aristotle's 'First

14

クーナウィーは熱が円運動を引き起こすとして、 うのも不可解である。クーナウィーがこの例で、どの 下降し、円運動(ハラカ・ダウリーヤ)を生じるという ーフ)が上昇し、そのために濃密な部分(カシーフ)が 例を挙げる。金が熱せられると、希薄な部分 ように最外天の円運動を説明しようとしたのかは残念 あるアルシュ天に希薄な部分と濃密な部分があるとい ュ天が熱の影響を受けるとは考えられないし、 アルシュ天は、火の存在に先行しているので、 (p.54)。四元素でできている下位の七天はともかく、 (ラティ アルシ

いない。他の箇所では単に砂塵と呼ばれている。(16)「第一の」とあるが、第二の砂塵はどこにも言及されてながらわからない。

(たけした まさたか/東京大学教授)