### 佛教大学 法然仏教学研究センター紀要

第 10 号

2024年3月

佛教大学法然仏教学研究センター

### 佛教大学 法然仏教学研究センター紀要

第 10 号

2024年3月

佛教大学法然仏教学研究センター

## 目次

| 二〇二三(令和五)年度 佛教大学法然仏教学研究センター活動報告 | (学術論文)  《学術論文》  《学術論文》  《学術論文》 |
|---------------------------------|--------------------------------|
|---------------------------------|--------------------------------|

# 『往生西方浄土瑞応刪伝』訳注(一

## 永田真隆・小川法道齊藤隆信・曽和義宏・加藤弘孝

### 【はしがき】

土瑞応刪伝』一巻である。
上瑞応朝伝派でんでんで、唐代に編纂された往生伝、すなわち『往生 西方 浄トに選んだのは、唐代に編纂された往生伝、すなわち『往生 西方 浄珠『安楽集』二巻の訳注作業を終了した。次に我われが会読のテキス撰『安楽集』二巻の訳注作業を終了した。次に我われが会読のテキス

めごろには以下のような往生伝と言われるものが存在していた。いつ頃から始まったのかは不明であるが、本書に先行して、唐代の初迎を得て往生を果たした僧尼や善男善女の伝記集である。その編纂が仏をはじめとする往生行を実践することにより、臨終に阿弥陀仏の来往生伝とは、平生から阿弥陀仏の救いと死後の極楽往生を信じ、念

迦才『浄土論』巻下「第六引現得往生人相貌」

道世『法苑珠林』巻一五「敬仏篇弥陀部引証部の感応縁」二〇伝(比丘六人、比丘尼四人、優婆塞五人、優婆夷五人)

子・宋沙門曇遠・梁沙門法悦・隋五十菩薩瑞像・隋沙門慧一○伝(宋沙門僧亮・宋居士葛濟之・宋比丘尼慧木・宋魏世

海·唐沙門道昂·唐沙門善胄)

ただし、これらは大部の書物における一つの章節として編纂されたものであり、本書のように単独で成立したものではなかった。またにおいて初めて単独で成立し、今なお伝存している往生伝と呼ばれるにおいて初めて単独で成立し、今なお伝存している往生伝と呼ばれるにおいて初めて単独で成立し、今なお伝存している往生伝と呼ばれるにおいて初めて単独で成立し、今なお伝存している往生伝と呼ばれる作品は本書であると言えるのである。

\*

を参照していただきたい。 まであるが、これに関しては現代語訳の注①に述べたので、そちらいのが本書である。なお、「刪」とは取り除く・選び取るというはた後に蘇生するというような内容である。そうした霊験譚を整理編 異香が漂い、楽器の音が聞こえ、大地の震動を感じたり、または往生 幡等の来現を目の当たりにしたり、あるいは夢の中で見たり、さらに

本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、顯佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、顯佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、顯佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、顯佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、顯佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、照佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、照佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、照佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、照佛力難思之用、本書編纂の目的は、その序文に「證丹誠感化之縁、照佛力難思之用、本書編纂の目的は、

舒浄土文』の三伝からそれぞれ少康の伝記を転載している。 (?~八〇五)は『宋高僧伝』巻二五読誦篇に立伝される八世紀の中 ()ののり、『類聚浄土五祖伝』でも『宋高僧伝』『新修往生伝』『龍 世脈として立てた「浄土五祖」(曇鸞・道綽・善導・懐感・少康)の た、法然が『逆修説法』や『選択集』において中国浄土教の師資相承 た、法然が『逆修説法』や『選択集』において中国浄土教の師資相承 とも尊称された。ま は『宋高僧伝』巻二五読誦篇に立伝される八世紀の中 の中 は『文誌と少康であり、文誌については未詳であるが、少康

## \*

本書は法然が中国浄土五祖を選定するにあたり、その根拠になった

とは、当センターにおいて大きな意味があるものと考える。 を解るした校訂本を作成し、現代語訳とその詳細な語注を公刊することし、二種の版本の校記を示したテキストがあり、また『国訳一切とし、二種の版本の校記を示したテキストがあり、また『国訳一切とし、二種の版本の校記を示したテキストがあり、また『国訳一切を解題・正確の版本のでありながら、研究のための基礎資料としては(論文重要資料の一つでありながら、研究のための基礎資料としては(論文

予定である。 今後は三回に分けて本誌(第一〇号、一一号、一二号)に連載する

#### 〈付記〉

いた。上杉先生ならびに京都国立博物館に感謝の意を表したい。お世話いただき、同館所蔵古写本の影印の提供と掲載の許可を頂訳注の作成にあたって、京都国立博物館研究員の上杉智英先生に

底本と校本は以下の通り。

京都国立博物館蔵写本(正治元〈一一九九〉年)

校本① 徳川ミュージアム彰考館蔵写本(正治元〈一一九九〉 年

校本② 高野山宝珠院蔵写本(応安三〈一三七〇〉年)

校本③ 西本願寺蔵刊本(整版、貞永元〈一二三二〉年)

校本④ 佛教大学図書館蔵刊本(木活字、寛永五〈一六二八〉年)

校本⑥ 校本⑤ 佛教大学図書館蔵刊本 龍谷大学図書館蔵刊本 (整版、慶安二〈一六四九〉年) (整版、慶安三〈一六五○〉年)

はじめに底本の影印を掲載し、次に校訂文、校記、和訳、注記の順

に示し、 最後に参考として、底本に基づく書き下し文を添えた。

改め、合略文字(合字)は二文字で示し、句読点等を適宜加えた。 校訂文は底本をもとに六種の校本によって校訂した上で文字を確定 した。なお、その際にすべて旧漢字に改めた。また異体字は正字に

底本にはしばしば四声清濁の音符が付されているが、校訂文には反 映しなかった。

校本①は国文学研究資料館所蔵の影印資料によって確認した。 校本②は未見のため、今回はそれを底本とした『大正新脩大藏經 は認められないが、底本と同じテキストからの転写本である。 訓点

において名畑應順がその翻刻文の誤りを正しているのでそちらも参 五一巻所収の翻刻文を用いた。ただし『国訳一切経』(史伝部一三) 両者に相違がある場合は校記に明示した。

校本⑥は奥付の異なる三種が現存するが、今回はA「山形屋七兵衛

開版」のテキストを用いた。

A 奥付 「慶安三寅庚年 堀川二条下ル町 山形屋七兵衛開版.

B奥付 「慶安三寅庚年 中尾市郎兵衛板行

C奥付「慶安三寅庚年 霜月中旬 寺町通 林長右衛門\_

校記には六種の校本における異読のすべてを示した。

校記において「校本」とある場合は、①~⑥のすべての校訂テキス トの総称である。

和訳は校訂文に基づく現代日本語訳である(書き下し文にはよらな じて〔〕に語句を補い、また適宜段落を設けた。 い)。その際、すべて新漢字で統一し、文意が通るように必要に応

書き下し文は可能な限り底本に従って忠実に作成した。そのため、 注記等がある場合は校記に示した。 明らかな誤りがあってもそのまま翻字した。なお底本に左訓、反切

書き下し文は文意を明確にするため、必要に応じて ( )の中に平 仮名で補読し、句読点等を適宜加えた。

書き下し文は再読文字と不読文字を [ ] に括って示した。 例:未夕信ヲ起サ[未]ル 當二自身ヲ捨ツ[當]シ 瑞典ニ

於

右脇ニシテ [而]

その他、虫損、 補入、見せ消ちが示されている箇所は、 り字) は「、」(一字) または「〈 」(二字) とし、顚倒符、 破損、 難読の箇所は「□」とし、繰り返し記号 訂正の上で翻字した。 ( 踊

你看奇逢孙城成化了杨明佛力能 往生立方津去隔應州傳 我心了と坚固无数全未赴信了人依极 弘绪佛思言多绪方便在往生一 古存不受通俗縣公再橋玄風東思歌 祥祖古之志敬孟嚴追於瑞典則有四久於 子少康於往生給中萬循傳內樓楊真資意

是後者女務項威一位人来重聽記以奏清顺都用長 成设饰、数地十二年八月六日可采送这位终 重運馬人到遺民等益并世等可從学士作士 都有一百二十三人打无去病像京庭者立程道民 典偏以西方過了建译去宝是少礼城有别过湖 戴最不出山路不入俗送客八虎後為界雅博君 付属右腸の化年八十三気 東野朝信惠逐は师馬门人也下后應山三年食 度逐法所第一 善隆使就偶心落茶る可受的故事奉果る丁 第七卷四小方何家有長才不无法依得近去年 日佛法中有長信不无法院最上去化在香養 而行了時長得解成水離七元喜信因大道英山 盡頂随即将先重審就任後与富田此大仙方依 任息松本在見一先任人房務當日我走記掛 在十天人的話題居其似的後年三藏菩薩同 香朝電意情所家通五世初明衛是因得此去仙 人来和你性西方乃求附戴和上人不能好道 深到道际作师长虚山合体的大礼多见水百 史又写西去京来 经寺西五里有一层寺同空中高泉后来京去顶。 不是我在今何在白的旗丁之 作的乃大毒級集并子三百年人自机香烟面品数 各中求何動的際不可轉起己去、正及主来未 我们徒秘宗西方、日初出時福衛人体外传来

有於在公子祭浴室,松色和人一時俱發於此 たま次元五五百次人 不得去 時起 是乃前在公信多情又要一人。 来白能接基举并言四好作师设章之四好用 道一生一方意·行故不能和上人之师業未回来 千城火要香满寺六溪北任巫中双得在生造 天下放来相報,宣生西方に終起山頂以外数 備産第四 佐属并保地三年代以初处分高数月日数百里内人 改監見用皇禄弟十二 甚年有京時俱畫谁面心在天花孫相見在梅南后

并古四我成度该好供養病人及配面者并高 四個守着後一家无此之人口痛否各回心院元 殿与雅山林、作日人同行权各日足不思我思之 後周朝信准住益州乡贤寺性少語言不雅姓 为烧又告来的手都輕慢照演見佛传以朱领教 月往上風光馬耳焼手城身級人信望佛上湯 各回练務我生不能行忍今秋又忍者及不烧 痛怕何痛之火烧年章将髓珠荡人回去放 耳我城西境左千五指通俗十方旗八而尖师

六百傷 書空西沒 生人即一徒多色病体并指化自非大心平去了 文行方等城松下相看笑回即此而属便下於答 他一切养放成见天无及代准被助的的数点 不任句日温度助政西思佛来之合章而必便拿 後周朝惠命禪師太原人与南岳思禪师為通 八十三時人夢見天人懂情唱言為新来之二 走命禪师第五 高信情心信青晌的不言亦急思好师

方於自身的改造石魁的衣乃自智·千足及 黄行明不即在人食双防原必為居耳属門武 发書之端有係者於体付行·英生 图轉之校善 布松石上川陽湯北掛故のスワ割八棒八季 利台、三原格以身命一見身多處三者不然後 市成体は高根記為後は告着ない合えるが世 信是回口师在人人大人人的表源林是一两日 沒周朝春海洋所在俗時人寺見也機愛相謂 同軍以審章如前就是新兴多回母公家后林平 群為神川第六

山身不体一座下展表 九九京北 必治性疾 瘦新是生 切似任今,天耳以就 菩提究竟 所的天台教释师赞八人陈氏精净名任次包見 は三老紅車見体乃生傷と 行放名於青男至威神人力不過此之各多情犯者 面额逐告日告校生之来生的云方人合行好降体奉 三通市階侵空而下十私花信机爐入空透散三 松上纸形成出年士一念和用 社性体 質释师,第七

想は紀住敬機口 又思元重壽任赞中一十八個天成俸士和心室四号 全旬梅極像十万餘身即看者は空大师之 性无人又今谁即言此於同鏡帽正正念且各理生 吾生芳意思无限体情状看物于今天逐致人 了日題化生寺下十五所度属下十人写在十五成选 付了久母 惠解由生 教好發漸則 他写我今日美 者各口病不与身人等不与一人要是独造病于 台的去矣言的而於年六十冊自十七年十月二 物场後降疾来西方一个品物台展游去有这条

信追新第八

年告言以上还被回城格泉派布锡休你明早出的 这无三面死不多明八千機元、随養各門好色 寸候通常忽在住七日中養之初見一順為江生 主寶也島順者送死三面无使用数遂入石坐茶 院到信道於於所典寺今下存住佛送神極像長三往姓為集情追盗弟八名名外三法及不者大空以下不致去

小言能像面根虚空即依香場体的一口城场可能 我来定次、生我像因何太小新白言一大的大小的 人口為於合体明習時化体来还完明走活图包

即使今次的用息八年支

好尾佛性此時見鬼率天室男童女来感代四日 老约一枝行在性体名初去社女至那男十二年 言作人中沿信任書日午美 羽云方えせ天とたた後になは一三方は来に 府朝法は此并外人一生精造不私食官事合臣方到是教授成了是成年以底教教 要香下接獨這人日香蛋面一切死為 衛朝登住所於并州兴国寺海世縣任道你来载之長 をは师等九年古海南湖中了

## 往生西方淨土瑞應刪傳

思之用、致使古今不墜、道俗歸心、再續玄風、 志誠、 以發心之士堅固無疑、令未起信之人依投有路、 高僧傳内、 伏以諸佛興慈、 並感通於瑞典。則有沙門文諗・釋子少康。於往生論中 標揚眞實、 多諸方便。 序録希奇、證丹誠感化之縁、 唯往生一路、易契機縁。詳往古之 重興盛事。 聊申序耳。 顯佛力難 使

- 1 刪:②なし。 いる四八人の目録が掲出されている なお⑥は内題の後に、本書に立伝されて
- $\widehat{2}$ 伏:23456「夫」、『国訳一切経』は 伏
- 3 以:底本は「於モフニ」の左訓あり
- 4 使:⑥「便」
- $\widehat{5}$ 墜:45「墮」
- $\widehat{6}$ 續:45「讀」
- $\widehat{7}$ 盛:底本①「感」、②③456に依る
- 8 以:③456「已」、「以」は「已」の通仮字
- 9 士:底本①「上」、②③456に依る
- 10 令:底本①「全」、②なし、③456に依る
- 投:②「捉

## 往生西方浄土瑞応刪伝®

書物の中に並べ紹介するのです。 てを用いられます。〔それらの中で、極楽浄土に〕往生する一つの教えだけが 〔衆生の〕能力や条件に合致しやすいのです。〔だから〕過去の人々の誠実な 〔往生への〕志を詳しく述べ伝え、また仏との感応道交を、奇瑞が記録された つつしんで思いをめぐらせますと、諸仏が慈悲を起こす時はさまざまな手立

び幽玄な教えを継ぎ、これまで以上に盛んにされたのです。 信仰を〕衰微させず、出家者も在家者も心のよりどころにすることで、ふたた の縁を証明し、思いも及ばない仏力のはたらきを顕彰し、昔も今も ありさまを順序立てて記録し、〔これによって〕誠実な心で教導された仏法と の中から真実〔に往生を願った人々の行状〕を高々と掲げ、その吉祥で希有な かくして、沙門文診と釈子少康〔という僧侶〕がいました。往生論や高僧伝® 〔阿弥陀仏

を起こしていない人が心のよりどころになる道が開かれるようにと願い、少し 〔私は〕すでに発心している者が信心堅固にして疑いがなくなり、まだ信心

ばかり序文をしたためた次第です。

<sup>1</sup> す べて「瑞応刪伝」とする。この 内題にある「刪」について、 高野山宝寿院蔵本(『大正蔵』 「刪」は「削る」や「選ぶ」の意味がある。この違いから以下の二つのことが想定できるだろう。 『国訳一切経』 による) のみが首題・尾題ともに「瑞応伝」とし、他の写本版本は

関わる文言を選んで簡潔に表現したということ。

B:先に「瑞応伝」が成立し、その後さらに「瑞応伝」の内容を簡略化して「瑞応刪伝」が成立したということ。

ら、既存の伝記類の中から不要な部分を刪り(あるいは「瑞応」に関わる部分だけを刪び)、各伝記を構成し直していると言うことになる。 参照しないかぎり文意が通じない。そのような事例は少なくはない(他に顗禅師第七・尼悟性第二十五・房翥第四十等がある)。以上のことか らに置かなければ理解できないほど文言が削られていることがわかる。また、静藹伝第六においても『続高僧伝』巻二三護法篇の釈静藹で示さ が往々にしてある。例えば恵命伝第五である。この伝の典拠となっているのが道宣『続高僧伝』 れている二七偈の中からわずか三偈だけが鈔出されている。僧法智第十九は、出典不明であるが、後に成立した『宋高僧伝』 まずはAの想定について。現存する「瑞応刪伝」においては、時として「刪」られてしまった文言が多すぎるため、文脈が把握できないこと 巻一七習禅篇の釈恵命伝である。もしこれを傍

詵の刪補を経て『瑞応伝』 いるようである。 (『中国浄土教家の研究』一一〇頁、 次にBの想定について。 新たに「瑞応刪伝」の呼称が与えられたと理解している。こうした想定は小笠原以前からあったようで、この説が現在も概ね承認されて が 中国の往生伝を総合的に研究した小笠原宣秀は「往生伝の研究」において、「之によって今の学界にては、 『瑞応刪伝』になったとするのである。而して前掲の序文の文章は実はこの道詵の筆になるものと考へられる」 平樂寺書店、 一九五一年)と述べるように、 道詵がもともとあった「瑞応伝」からさらに刪補を加えたこ

喜捨したという意味になり、 のは問題」(二六四頁上中)とすでに述べている通りである。 古刊の「敬造捨」に従へば、 捨」と記されている(なお、 古写本である底本(京都国立博物館本)・①(彰考館本)や、 .詵によって「刪」られたであろうとするこうした想定は、奥書の記述を根拠にしている。それは、比較的新しい版本の⑤ 「道詵敬造撰」とあり、その「撰」をもって道詵が「瑞応伝」の改修に関与し、「瑞応刪伝」が成立したとみなしているのである。 道詵は本伝を版行し頒施したものと考へるのが、寧ろ適当であらう。 本文の改修者ではないということになる。そのことは『国訳一切経』 ②宝寿院本・⑥慶安三年本には記述なし)。もしこの「捨」が正しければ、道詵が本書を刊行すべく、 古版本の③(貞永元年本)・④(寛永五年本)は、みなそろって「道詵敬造 (史伝部一三)の解題で、 ……呉越の道詵を以て本伝の改修者に当てる 名畑應順が、 (慶安二年本)だ

比較してみても、 書名を「瑞応伝」とする高野山宝寿院蔵本(『大正蔵』 顕著に 「刪」られた事例は検出できない。 国訳 切経 の底本) の本文と、 「瑞応刪伝」とする他のテキストの本文とを

以上のことから考察し、また立伝されている四八人の各伝を、 『法苑珠林』〉)と比較することによって、それらの不要な文言を刪り(あるいは瑞応に関わる部分だけを刪び)、(上のことから考察し、また立伝されている四八人の各伝を、その出典資料(『高僧伝』『比丘尼伝』『続高僧伝』 つまり、 Aの想定が正しく、したがって「刪」の字は本書の成立当初からあったものと理解できるだろう。 成立したのが本書であると

底本ではこの内題の右に「往生瑞應伝」の文字が料紙の裏に墨書されている(裏うつりしている)。おそらくは表題として書かれたも

のであり、 書があり、「能」と「御」の間に「高弟信空」の四字を挿入する指示も墨書されている。後筆であると思われるが、いつ誰によって書き留めら れたのか、また何を根拠としているのかは不明である。 後に表紙が付けられ、さらに裏打ちされ隠されてしまったものと推定される。さらに、底本は第一紙裏に「法然上人能御自筆」

宜がはかられている。 また、校本⑥(慶安三年刊本)では、この内題と序文の間に、本書で立伝されている四八人分の名前が目録として掲出されており、 読者の便

2 文もその際に道詵自らが添えた可能性はあるが、確定的な証拠はない。前掲の小笠原宣秀「往生伝の研究」を参照 道詵敬造捨」とあるように、呉越国水心禅院住持の道詵が金銭を喜捨したことで本書が刊行されたと理解できそうである。したがって、 この序文がいつ誰によって執筆されたのかは不明であるが、底本及び校本①②④の奥書にはみな「呉越国水心禅院住持主興福資利大師賜 この序

格調高い文章ではなく、 この序文は対句こそ用いているが、序文にしては短く簡潔であり、しかも古典籍からの典故となるような文句は見あたらないので、 短時間で仕上げられたものではないかと思われる。

3 僧伝」等を想定して和訳した。 原文の「瑞典」とは、 仏と念仏行者との感応道交による吉祥な兆しについて記録した書物を意味する。ここでは以下にある「往生論 Þ 「高

④ 沙門文誌については未詳。

(5) しているのは、対句を意識した序文作者の修辞にすぎない。 釈子少康について、釈子とは釈迦の子(または弟子)の意。ここで「沙門文諗」と「釈子少康」として、「沙門」「釈子」と言葉を変えて併用

仏典に「釈子羅云」とある場合は釈迦の実子ラーフラを意味する。 なるだけだとして、「但言沙門釈迦弟子」「自称釈迦弟子」「我今正是釈迦子」「当名沙門釈種子是」(『大正蔵』二・六五八中下)とある。ただし 僧伽提婆訳『増一阿含経』巻二一苦楽品には、インドの四つの大河はそれぞれ異なる呼び名があるが、海に流れてしまえば個々の名称はなく ただ「海」と呼ばれる。それと同じように、四つのカーストも仏門に入って出家剃髪すれば、その俗姓はなくなり、すべて同じ呼び名に

王日休 祖に位置付けられる。 中)、王古『新修往生伝』巻下(『続浄土宗全書』一六・一一七下)、宗暁 少康(?~八〇五)については、『宋高僧伝』巻二五読誦篇(『大正蔵』五〇・八六七中)、戒珠『浄土往生伝』 『龍舒増広浄土文』巻五(『大正蔵』四七・二六七中)などに立伝され、 『楽邦文類』巻三蓮社継祖五大法師伝 中国では蓮宗十三祖の第五祖、 日本浄土宗では浄土五祖の第五 巻下(『大正蔵』五一・一二三 (『大正蔵』四七・一九三中)、

戒を受け、二〇歳で上元(現在の江蘇省揚州市)の龍興寺に住し、 洛陽の白馬寺で善導大師の「行西方化導文」に接したことが契機となり、長安にあった善導の影堂、つまり善導像が祀られている堂宇に出向い 縉雲(現在の浙江省麗水市) 仙都山の出身で、七歳で出家し、一五歳にして越州 『華厳経』や『瑜伽論』を聴講した。貞元年間(七八五~八〇五) (会稽=現在の浙江省紹興市) の初め、

る者)と呼ばれるようになった。 年は八月に永貞元年に改元されていることから、永貞元年の逝去ということになる。少康は後に人々から「後善導」(善導大師の教えを継承す 終した。なお、少康の卒年について『宋高僧伝』は貞元二十一年十月、『新修往生伝』は貞元二十一年十月三日と記されているが、貞元二十一 歌を作った。斎日において少康が口称すると、その口から仏が出てくる光景が見られた。永貞元(八〇五)年一〇月、全身から光明を放って命 身であると尊崇した。後に烏龍山(現在の浙江省建徳市の東部)において浄土の道場を建立し、人々を集めて昼夜に行道し、「二十四契」の讃 称えるごとに乞食で得た金銭を与え、数か月後には子供たちはみな口称念仏するようになったという。それによって人々は少康を阿弥陀仏の化 て浄土教の実践者となった。また江陵 (現在の湖北省荊州市)においても念仏の教えを弘めた。さらに睦郡城中で子供たちに口称念仏させた。

- 八人が『瑞応伝』にも引き継がれている。また高僧伝とは、多くは道宣の『続高僧伝』を指していると思われるが、他に慧皎『梁高僧伝』、宝 往生論とは迦才の『浄土論』巻下にある「第六引現得往生人相貌」のことであろう。そこには二〇人の往生人が立てられており、その中の一
- 願望の語義が含まれ、 原文は「使以発心……全未起信……」とある。対句になっているので「全」は誤写で「令」が正しい。使役の助字「使」と「令」は発話者の 『比丘尼伝』や道世『法苑珠林』も指している。それに関しては各伝の注記を参照されたい。 しばしば「願使…」「願令…」などと複音節化されることがある。ここではあえて主語(序文作者の道詵か)を補って日

本語訳した。なお「以」は諸本にある「已」と同義であるので校訂する必要はないと判断した。

淨土。信士都有一百二十三人、於無量壽像前、 堂、晨夕禮懺。有朝士謝靈運・高人劉遺民等、 不入俗。送客以虎溪爲界。雖博群典、偏弘西方、嵒下建淨土 東晉朝僧惠遠法師雁門人也。卜居廬山三十餘載、影不出山跡 感一仙人乘雲聽說、 或奏清唄聲御長風。法師以 並棄世榮同修 建齋立誓。 遺

## 恵遠法師第一

渓を境目としてそこで見送るのだった。 をふみ入れることもなかった。〔そのため訪ねて来る〕賓客が帰る際には、 廬山にとどまってから三○年以上、一度として山を降りることなく、俗世に足◎ (三一七~四二○)の僧、恵遠法師は雁門の出身である。ト占によって

多くの書物を博覧していたが、〔その中でも〕ただ西方浄土〔への往生の教

(1) 恵:②③⑥「慧」(以下同じ)、『国訳一切経』は「恵」

(2) 虎:⑥「處」

(3) 群:底本①「郡」、②③456に依る

(4) 嵒: ④⑤「凾」、底本①は右に「或本巖字」とあり、

また上界線の外に「五咸反、斯山高」とある

(5) 民:⑤「氏」

(6) 民:⑤「氏」

(7) 御:底本①は上界線の外に「魚據反、制也、進也、侍

迎也」とある

1

姿勢で逝去した。行年八三歳であった。来られ、いよいよ命終わる時になって〔教えを弟子に〕委ね、右脇を下にした恵遠法師は義熙一二(四一六)年八月六日に、浄土の聖衆がはるばる迎えに

上)、更には宋楊傑『念仏鏡』 『高僧伝』巻六義解篇(『大正蔵』五〇・三五七下)、『浄土往生伝』巻上(『大正蔵』五一・一〇九下)、『楽邦文類』巻三の蓮社継祖五大法師 (『大正蔵』四七・一九二下)、『仏祖統紀』巻二六浄土立教志(『大正蔵』四九・二六一上)、元照『観経義疏』巻上(『大正蔵』三七・二八四 恵遠 (慧遠、三三四~四一六)の伝記は、『名僧伝抄』(『新纂卍続蔵経』七七・二九上)、『出三蔵記集』巻一五(『大正蔵』五五・一○九中)、 序、宋楊傑『浄土十疑論』序などに見られる。

掲載される。 に改訂増補された同論文が「中国初期仏教史上における慧遠とその教団」となって塚本善隆 また、伝記研究に関しては塚本善隆「中国初期仏教史上における慧遠」(木村英一編『慧遠研究』京都大学人文科学研究所、一九六二年)。 『中国仏教通史』第一巻(春秋社、 一九七九年)に 後

阿弥陀仏・化仏・観音勢至・浄土の水流や、 あるのみである。 を感得していることが記録されている。 なお、『名僧伝抄』『出三蔵記集』『高僧伝』の慧遠伝では弥陀信仰に関わる瑞応について何も記されておらず、『瑞応伝』では 後の戒珠 『浄土往生伝』巻上(『大正蔵』五一・一一〇中)には「按遠別伝」として、 先に往生した同朋者を目の当たりにし、また七日後に浄土に往生すると仏に告げられるなどの瑞相 慧遠が廬山に入山してから一一年目に、 「聖衆遥迎」と

2 現在の山西省の北部地域一帯にあった雁門郡の古称。現在の代県にある雁門山にはかつて雁門関が設けられており、 北方異民族の

は現在の山西省太原市の西北にある婁煩県である。 南侵を防ぐ北限の防衛拠点だった。なお、『高僧伝』 には 「釈慧遠、 本姓賈氏、 雁門婁煩人也」(『大正蔵』五〇・三五七下)とある。「婁煩」 لح

- 3 為界焉」(『大正蔵』五〇・三六一上)と記されている。 言畢清流涌出。 卜占について、『高僧伝』には「見廬峯清静、足以息心、始住竜泉精舎。此処去水大遠。 後卒成渓」(『大正蔵』五〇・三五八上)とあり、また「自遠ト居廬阜、三十余年、 遠乃以杖扣地曰、 影不出山、 若此中可得棲立、 迹不入俗。 毎送客遊履、 当使朽壌抽泉。 常以虎渓
- 4 ており、 廬山とは、 その西北麓には太元一一(三八六)年に慧遠によって建てられた東林寺がある。 江西省の九江市と廬山市にまたがる名山で、 主峰の漢陽峰は海抜一、四七四メートル。 現在は観光地であり、 また避暑地にもなっ
- (5) 慧遠にとってはこの虎溪が世俗との境界線だったということになる。 虎溪とは、東林寺近くの谷川で、廬山で修行していた慧遠が賓客を見送る際、この谷川を越えては山を下らなかったと言われている。 つまり

い大切なことを忘れてしまうことの故事として知られている。 は年齢的にみて他の二人とかけ離れていることから、これは実話ではないと言われている。「虎渓三笑」とは、一つのことに夢中になってしま 六~四七七)を見送るとき、会話に夢中になって虎渓にかかる石橋を渡ってしまい、三人は思わず笑ってしまったと伝えている。 なお、 北宋の陳舜兪『廬山記』による「虎渓三笑」の故事として、慧遠が訪ねてきた詩人の陶淵明(三六五~四二七)と道士の陸修静 ただし陸修静 四〇

- 『高僧伝』慧遠伝には「毎送客遊履、常以虎渓為界焉」(『大正蔵』五〇・三六一上)とある。
- 7 なされるのは少なくとも唐代以後のことである。また迦才は『浄土論』序で慧遠を中国浄土教の祖師とみなすも、その念仏は自利の行であり、 ったことがわかる。 六道四生に居する衆生のために広く開かれた念仏教義ではなく、それゆえに後世への伝承を絶ったのであると述べて退けている。それは同じく 浄土論』 曇鸞・道綽・善導の著作中に慧遠による浄土教理からの影響を伺わせる片言隻句すら認められない。したがって慧遠が中国浄土教の祖師とみ 巻下の「第六引現得往生人相貌」に慧遠が立伝されていないことからしても、 迦才は慧遠を中国浄土教人師の中に位置付けていなか

時はくだり、八世紀の後半に法照が 『浄土五会念仏誦経観行儀』巻中(『大正蔵』八五・一二四四中)に、

昔長安叡法師・慧崇・僧顕 綽禅師又撰西方記験、 名安楽集流行。又晋朝遠法師、 ・慧通、 近至後周実禅師・西河鸞法師等数百人並生西方。 入廬山三十年不出、 乃命同志白黒百有二十三人、 禅師等。 因鸞法師、得生西方、各率有縁。 立誓期於西方、鑿山銘願。 専修浄土之 至陳

天嘉年、廬山珍禅師、於坐時見人乗船往西方。

と述べ、同じく九世紀の初めには成立していた本書 確定したと言えるのである。 中国浄土教の祖師として崇敬されはじめたのであろう。これが唐末から五代宋と経るにしたがい、初期中国浄土教における慧遠の地位や役割は (『往生西方浄土瑞応刪伝』) の最初に立伝されているので、 おそらく八世紀のころに慧遠は

浄土教の伝統や権威を強調しようとした(尚古主義、権威主義)のではないだろうか。このように慧遠が浄土教家になってゆく過程については した浄土教を通して、つまりそれを媒介として遠目に見ていることになる。また中国における阿弥陀仏信仰の発生を早い時代に設定することで、 また結社念仏の立役者として評価され、宋代以後になると中国浄土教の元祖の地位を得たということである。宋代以後の慧遠像は、 つまり慧遠は魏晋南北朝隋で浄土教の祖師とは認められておらず、初唐では迦才によって批判されていたが、中唐になると西方往生者として、 「中国初期浄土教再探」(『日中浄土』一九号、二〇〇八年)を参照。 隋唐に盛況

べていることから類推される。 際、「〔慧〕持亦悲曰、若滞情愛聚者、本不応出家、今既割欲求道。正以西方為期耳。於是兄弟収淚憫黙而別」(『大正蔵』五〇・三六一下)と述 の上生を願っているが、慧遠自身は西方を願生していたようである。それは、実弟の慧持 なお、 慧遠の師であった道安は「〔道〕 安毎与弟子法遇等、於弥勒前、立誓願生兜率……」 (三三七~四一二)と隆安三 (三九九) 年に別れる (『大正蔵』 五〇・三五三中)とあるように兜率天

- しているので、東林寺には浄土堂も設けられたのだろう。 気肅焉」(『大正蔵』 浄土堂の建立の経緯や規模等については不明であるが、 却負香爐之峰、 五〇・三五八中)とあるように、慧遠は桓伊の支援を得て東林寺を建立している。その寺域に「禅林」すなわち禅院を付設 傍带瀑布之壡、 仍石壘基、 即松栽構、 清泉環階、 『高僧伝』慧遠伝には 白雲満室。 復於寺内別置禅林、 「桓乃為遠復於山東更立房殿、 森樹烟凝、 即東林是也。 石筵苔合。 凡在瞻履、 遠創造精舎洞尽山
- よって永嘉の太守に降格させられた。その赴任の地において山水を愛好し、それが契機となって各地を歴遊するようになったという。 朝宋の第二代皇帝の少帝 身で、幼くして学を好み、群書を博覧し、また起草する文章も美麗だったので、南朝では彼に及ぶ者がいないほどだったと伝えられている。 謝霊運 しかし、 (三八五~四三三) については、『宋書』巻六七列伝第二七に立伝されている。それによると、陳郡陽夏 (四二四)年に文帝が即位すると、再び政界の中心に抜擢されるも、またしても政務の不満をこぼして辞任している。自尊心が高く高 その家柄と才知に対する自負心が強かったため、任官就位してもそれに満足することができず、しばしば辞退することがあった。 (劉義符)が永初三 (四二二) 年に即位すると、一時的に大臣の位にあったが、執政を批判したために司徒の徐羨之に (現在の河南省周口 市 0) 南 出

経に対する文章の再治の役を果たした。また 仏教への関心は高かったようであり、三六巻本の『大般涅槃経』 明版にも「北涼天竺三蔵曇無讖訳梵、 その遺徳を銘文にして顕彰しており、 宋沙門慧厳・慧観、 『高僧伝』 巻六義解篇の慧遠伝の最後に「謝霊運為造碑文銘其遺徳」 同謝霊運再治」(『大正蔵』一二・六〇五上)とあるように、 道宣『広弘明集』巻二三僧行篇には謝霊運の「廬山慧遠法師誄」(『大正蔵 (南本)の宋元版に「三蔵曇無讖訳梵、 沙門慧厳·慧観同謝霊運再治\_ (『大正蔵』 五〇・三六 漢訳された南本涅槃

慢で執政を批判する性癖は終生改めることなく、そのため最後は謀反の罪に座して刑死に処せられた。

の傲慢な性格が禍したためか、『東林十八高賢伝』では不入社諸賢伝の三人 (陶淵明・謝霊運・范寧) の一人として「霊運甞求入社、 五二・二六七上)

が収められている。

以其心雑而止之」(『続浄土宗全書』一六・一四六上)と記されているように、白蓮社の一員にはなることができなかったと伝えられてい 原文の「高人」とは凡俗を超越した人物、意志と行動が高尚な人物、学識と徳の高い人物をいう。葛洪の『抱朴子』内篇(塞難)に、「或曰:

余閱見知名之高人、洽聞之碩儒、果以窮理尽性、研覈有無者多矣。未有言年之可延、仙之可得者也」とある。

(11) 布衣蔬食」と紹介されている。字を仲思と言い、彭城 閑居読老・易、入廬山、 (現在の江西省九江市) (劉程之、三五三~四一九)については、正史には単独で立伝されていないが、『宋書』巻九三列伝第五三の周続之の伝の中に「既而 の県令を歴任していたが、廬山に隠棲したことで、慧遠と陶淵明とともに「尋陽三隠」と呼ばれた。 事沙門釈慧遠。時彭城劉遺民遁迹廬山、 (現在の江蘇省徐州市銅山区) 陶淵明亦不応徵命、謂之尋陽三隠。 の出身である。宜昌県 以為身不可遣、 (現在の湖北省宜昌市) と柴桑県 余累宜絶、 遂終身不娶妻、

蓮社の結社衆の一人として立伝されている。他にも戒珠『浄土往生伝』巻上(『大正蔵』五一・一一一上)や、王古『新修往生伝』巻一(『続浄 土宗全書』一六・一〇一上)にも立伝されている。 (四○二)年七月に周続之、畢穎之、宗炳、雷次宗等一百二十三人とともに廬山の般若台精舎の仏前において誓願を発して念仏三昧を修め、 また道宣の『広弘明集』巻二七「与隠士劉遺民等書」(『大正蔵』五二・三〇四上)や、『瑞応伝』第三二に立伝されているように、 元興元

舟三昧経』(十方現在仏悉在前立定経)によって、同志一二三人とともに、般若台精舎の阿弥陀仏像の前にて念仏三昧を修して見仏を目的とす 実践可能な行であったと言うことであろう。この結社は「白蓮社」と呼ばれ、東晋元興元(四〇二)年七月に結成したとする。支婁迦讖の『般 蔵』五〇・三五八下)とある。ここには一二三人が廬山に集まって共に誓いをなしたとあるだけで、具体的に何を行っていたのかは不明である。 五八号、二〇二二年)は、『般舟三昧経』ではなく初期無量寿経に基づく浄土信仰を有していたであろうことを指摘している。 る誓いを立てたものと考えられる。ただし、最近の成果として都河陽介「慧遠教団における浄土信仰の背景について」(『印度学仏教学研究』一 五二・三五一中)とあるように、功徳は大きくて、しかも修行が易しいと述べているので、この念仏三昧は一二三人の優婆塞 ただし、慧遠には「念仏三昧詩集序」(『広弘明集』巻三〇統帰篇)があり、そこには「又諸三昧、其名甚衆。功高易進、念仏為先」(『大正蔵』 法師釈慧遠、貞感幽奥、 これについて『高僧伝』には「遠乃於精舎無量寿像前、 宿懷特発。乃延命同志息心貞信之士百有二十三人、集於廬山之陰般若台精舎阿弥陀像前、 建斎立誓、共期西方。乃令劉遺民著其文曰、 惟歳在摂提秋七月戊辰朔二十八日乙未、 率以香華敬廌而誓焉」(『大正 (在家信者)でも

名称は古い資料には見られず、 るものではない。そのため迦才は『浄土論』で「然上古之先匠、遠法師・謝霊運等、雖以僉期西境、 楽邦文類』 いずれにせよ、慧遠の浄土信仰は後世の浄土教のような純粋に往生浄土だけを目的としたり、慈悲をともなって他者を念仏信仰に導いたりす 『浄土十疑論』序(『大正蔵』 卷二「廬山白蓮社誓文 と批判している。この結社念仏には劉遺民・周続之・宗炳・雷次宗などの名士が加わったと言われる。なお 四七・七七中)などに見られる。浄土宗での僧名の蓮社号は聖光の弟子の宗円がこの白蓮社の宗風を慕って導 志磐『仏祖統紀』 東晋逸士劉遺民」(『大正蔵 卷一二(『大正蔵』 四七・一七六上)、宋楊傑『念仏鏡』序 四九・二一四中)、元照 『観経義疏』 終是独善一身。後之学者、無所承習」(『大 (『大正蔵』三七・二八四上)、 (『大正蔵』 四七・一二〇中)、宋楊

入したことに始まる。

13 詩が掲載されており、これが讃頌の詩文に相当する可能性もあるので、以下に紹介しておきたい(『大正蔵』五一・一〇四二下)。なお、第一二 地を詩文に詠んだ作品を指すのであろう。それに関して、陳舜兪『廬山記』巻四の古人留題篇第六に、慧遠の「遊廬山」に対する劉遺民の奉和 **|頭の「臨」は国立公文書館デジタルアーカイブの紹興年間(一一三一~一一六二)の刊本で補った。** 原文は 「遺民著文讃頌」とあり、これが何を指し示すのかは不明であるが、「讃頌」とはおそらく結社における念仏三昧の行を通して得た境

理神固超絶 涉麁罕不群 (平声文韻

孰至消煙外 晓然与物分 (平声文韻

冥冥玄谷裏 響集自可聞 (平声文韻

文峰無曠秀 交嶺有通雲 (平声文韻

中巖擁微興 悟深婉沖思 在要開冥欣 (平声欣韻

臨岫想幽聞

(平声文韻

弱明反帰鑑 暴懐伝霊薫 (平声文韻

永陶津玄匠 落照俟虚斤 (平声欣韻

(14) とは異なる。 抜粋したものをさす場合があるということである。なお日本では声明とも呼ばれるが、これとインドの学問領域の五明としての声明 唄の出典が示されていることでわかる。つまり、中国で梵唄と言うときには、自ら作る(或いは翻訳する)ものと、漢訳された経律の偈頌から 律典に説かれる偈を抜き出した歌でもある。それは道世の けにとどまらず、 曲為妙」(『大正蔵』 也。然天竺方俗、 『釈氏要覧』巻上の「梵音」の条(『大正蔵』五四・二七六上)、そして『出三蔵記集』巻一二の「法苑雑縁原始集目録」中の各梵唄の名称に梵 原文の「清唄」とは梵唄のことである。梵唄とは仏教音楽を歌い奏でることであり、『高僧伝』巻一三には「若然可謂梵音深妙、 漢語の抑揚長短などのリズムも活かして(「以韻入絃綰」)漢訳した仏教歌ということになる。また、梵唄とは漢訳された諸経 凡是歌詠法言、皆称為唄。至於此土詠経則称為転読、歌讃則号為梵唄。昔諸天讃唄、皆以韻入絃綰。 五〇・四一五中)と説明されている。 インドにおける歌詠としての法言を、 『法苑珠林』巻三六の「唄讃篇第三四」(『大正蔵』五三・五七四中~)や、 中華の言語に翻訳するにあたって、 五衆既与俗違。故宜以声 その内容だ 令人楽聞者 道誠の

(15) 『高僧伝』には「以晋義熙十二年八月初動散、 至六日困篤。……春秋八十三矣」(『大正蔵』五〇・三六一上中)とある。

## 曇鸞法師第二

之時、長得解脱永離生死。鸞便須火遂焚仙經。 延壽年盡須墮、 得此土仙經否。 陶隱居學仙術。 齊朝曇鸞法師家近五臺。洞明諸教、 三藏唾地驚曰、此方何處有長生不死法。 後逢三藏菩薩問曰、佛法中有長生不死法、 即將無量壽觀經授與鸞曰、 因得此土仙經十卷、 此大仙方。 忽於半夜見 依而行 縦得 欲訪 勝

入房語鸞日、 我是龍樹菩薩。 便説偈、

已落葉不可更附枝 未來粟不可倉中求

白駒過隙 不可暫駐

已去去叵及(10)

現在今何在 白駒難可<sup>(12)</sup> 未來未可追

聞空中音樂西來東去、須臾又聞東來西去 崇西方。以日初出時、 法師乃知壽終、集弟子三百餘人、自執香爐面西、 齊聲念佛即便壽終。 寺西五里有一尼寺、 教誡門徒勸

 $\widehat{\mathbb{1}}$ 隠:底本①は右に「江南」とある

2 逢:底本①は右に「逢中國三藏菩提流支」とある

3 菩薩:3456「菩提」

4 得:②なし

5 驚:⑤「警」

 $\widehat{6}$ 否三藏唾地驚曰此方何處有長生不死法:⑥なし。 り一行分が漏脱したものと思われる 字の欠如は製版に必要な版下の段階で視線乖離によ 一七

7 時:23456なし

**曇鸞法師第二** 

鸞はすぐさま仙経を火に投じて焼いてしまった。 出会い、「仏が説かれた教えの中に長生不死の教えはありますか?〔それは〕 とを訪れて仙術を学び取ろうと思った。後に三蔵法師で菩薩〔の菩提留支〕に れ、ひさしく輪廻の世界から離れることができよう」と述べた。〔そこで〕曇 仏による方術である。これに従って修行すれば、とこしえに苦しみから解放さ はないか」と応じ、ただちに『観無量寿経』を曇鸞に授け、「これこそ偉大な たとえ寿命を延ばせたとしても、命が尽きれば〔悪道に〕堕ちてしまうだけで 中国の仙経よりも優れていますか?」と問うと、三蔵法師は地に唾を吐いて 教えにとても詳しく、中国の仙経十巻を手に入れたことによって、® 〔曇鸞を〕誡め、「この輪廻の世界のどこに長生不死の教えがあるというのだ。 北斉 (五五○~五七七) の曇鸞法師の生家は五台山に近かった。さまざまな 陶隠居のも

の者が〕房舎に入ってきて、曇鸞に「私は龍樹菩薩である」と語り、〔次の〕 [ある日のこと、] 思いがけず真夜中に一人の聖僧を目の当たりにした。 [そ

偈を説いた。 すでに落ちた葉を、二度と枝にもどすことはできない

まだ収穫していない粟を、倉庫の中に探しあてることはできない

隙間の向こうで走り去る白い仔馬を、一瞬たりとも止めることはできない

すでに過ぎ去ったことをもとに戻すのは難く

まだ起こっていないことを追い求めることはできない

今という時はいったいどこにあるというのか

白い仔馬は戻ってこないのだ

**曇鸞は自分の命がまもなく尽きることを予知し、三百余人の弟子たちを集め、** 

- (8) 來:3456「東」
- (9) 暫:⑤ | 蹔」
- 本①は上界線の外に「或本无去字」とある(10) 去去叵及:②③⑥「去者叵反」、④⑤「去者巨反」。底
- (11) 現:②⑥なし。『国訳一切経』は「現在」
- (12) 週:①「回」
- (13) 香爐面西:④「香爐向西」、⑤「香罏向西」
- (4) 齊:底本は「ヒトシウ」の左訓あり
- (15) 便:『国訳一切経』なし
- (16) 東來西去:底本①は「西去東來」、②③④⑤⑥に依る。

『国訳一切経』は「西去東來」

〔そこの尼僧たちは〕楽器の奏でる音が空を西から東へと響いていったかと思ろえて念仏し、そのまま命を終えた。〔曇鸞が逝去した〕寺の西五里のところに尼僧が住する一軒の寺があり、直を帯が近れて、一方(浄土や阿弥陀自ら香炉を持って顔を西に向け、弟子を教えいましめて、西方〔浄土や阿弥陀

うと、間もなくしてまた東から西へと響いていくのを聞いたという。

1 七・一九四上)、『龍舒浄土文』巻五(『大正蔵』四七・二六六中)等に立伝されている。 七・一四中)、『浄土論』巻下(『大正蔵』四七・九七下)、『浄土往生伝』巻上(『大正蔵』五一・一一三中)、『楽邦文類』巻三(『大正蔵』 曇鸞 (四七六~五四二?)の伝記としては、『続高僧伝』巻六義解篇(『大正蔵』五〇・四七〇上)、『安楽集』巻下第四大門(『大正蔵』 几 兀

伝記に関連する研究としては、野上俊静『中国浄土三祖伝』(文栄堂、一九七〇年)や、藤堂恭俊・牧田諦亮『浄土仏教の思想』 、 講談社、 『瑞応伝』は前半を『続高僧伝』から、後半を迦才『浄土論』から取材している。以下に道綽『安楽集』で紹介される六大徳の中の曇鸞と、 『浄土論』の曇鸞伝を全文掲出する。ただし、『瑞応伝』では『安楽集』の曇鸞に関する記事を採用していないようである。 一九九五年)等がある。 なお、曇鸞の 四・曇鸞道綽

『安楽集』巻下第四大門(『大正蔵』四七・一四中)

楽迎接遂往生也 与法師一面相遇者、若未生正信、勧令生信。若已生正信者、皆勧帰浄国。是故法師臨命終時、寺傍左右道俗、皆見旛花映院、尽聞異香、 曇鸞法師、康存之日、常修浄土。亦毎有世俗君子、来呵法師曰、十方仏国皆為浄土。法師何乃独意注西。 智慧浅短、 未入地位。念力須均、 如似置草引牛恒須繫心槽櫪。 豈得縱放、全無所帰。 雖復難者紛紜而法師独決。 豈非偏見生也。法師対曰、 是以無問 切道俗、 吾既凡 但

浄土論。巻下往生人相貌(『大正蔵』四七・九七下)

沙門曇鸞法師者、 寺庭之間、 不可倉中求也。 天親菩薩往生論、 中有智者、 遍告諸村白衣弟子、 臨終開悟、 復聞音楽遠在空中、向西而去。尼僧等相与至彼。乃見無常。此依経論、定得生西方也 告大衆言、 白駒過隙、 念弥陀仏、便即寿終。寺西五里之外、 幷洲汶水人也。 裁成両巻。 誠如所願。此方報尽、半霄之内、 及寺内出家弟子可三百余人、一時雨雲集。 法師和上、一生教人、修浄土業。 不可暫時留也。已去叵反、 法師撰集無量寿経、奉讃七言偈百九十五行、幷問答 魏末高斉之初猶在。 現聖僧像、 未来未可追、現在今何在。白駒難可迴。 神智高遠、 有比丘尼寺、 今此音声、向東去者、必応多是迎法師来。 忽来入室云、我是龍樹。便為説曰、已落之葉、 三国知聞、 法師沐浴、 並是門徒。明相出後、 洞暁衆経、 著新浄衣、手執香炉、 一卷、 流行於世。 独歩人外。 集堂食粥、 法師妙達言旨。 勧道俗等、決定往生。得見諸仏、 梁国天子蕭王、 正面西坐、 食訖相命覲法師去、 举衆皆聞空内、 如是告終。即半夜内、 教誡門徒、 不可更附枝也。未束之粟、 恒向北礼曇鸞菩薩。 有微妙音楽、 庭前相待、 索西方業。 発遣使 恒請龍

掲出しておく。 なお、 非濁の『三宝感応要略録』 卷中 (『大正蔵』 五一・八四〇下) は 『瑞応伝』 伝から取材しており、 文言の異同があるので、 参考までに

## 第二十五曇鸞法師得觀經生淨土感應(同文)

2

忽於半夜、感龍樹菩薩説偈、 處有長生不死法。 齊朝曇鸞法師、 得此土仙經十卷、欲訪陶隱居學仙術。 縱得延壽、年盡須墮三有。 乃知壽終。自執爐、 即將無量壽觀經、 面西念佛、即便壽終。聞空中音樂西來、 後逢三藏菩提、 授與鸞曰、此大仙方、 問日、 佛法中有長生不死法、 依而行之、長得解脱、 須臾即還矣。 勝得此土仙經否。三藏唾地驚曰、 永離生死。鸞便須火、遂焚仙經 此方何

- 異人であって、 鸞の生卒年に関して藤善真澄は「曇鸞大師生卒年新考」(『教学研究所紀要』一号、一九九一年)において、『敬造太子像銘』の比丘曇鸞は同名 れは本伝の元資料となっている『続高僧伝』巻二〇道綽伝の「恒在汶水石壁谷玄中寺。寺即斉時曇鸞法師之所立也」(『大正蔵』 ると東魏の興和四 冒頭に「斉朝曇鸞法師」とあるので、『瑞応伝』の作者は曇鸞を北斉朝 北斉の天保五(五五四)年の しかも錯綜する元号の下での誤記は、 道綽伝の「斉時曇鸞法師之所立也」については、これらも誤りであるとしながら、 迦才『浄土論』巻下の「沙門曇鸞法師者、 『続高僧伝』 (五四二) 年に六七歳をもって西化しているので、逆算すると北魏の承明元 の興和四 『敬造太子像銘』に「比丘曇鸞」とあることから、北斉まで存命していたとする説もある。しかし、 (五四二) それほど咎めるには及ばない」と述べている。 年西化説が正しいとの見解を示している。 幷洲汶水人也。 魏末高斉之初猶在」(『大正蔵』 (五五○~五七七)の僧侶であるという認識である。『続高僧伝』 「東・ なお、『浄土論』 (四七六)年に生まれたことになる。おそらくこ 西両魏、 四七・九七下)に導かれているのだろう。 さらに北斉・北周と展開する混乱時代 の「魏末高斉之初猶在」や、 五〇·五九三 これら曇
- -教では文殊菩薩の霊場として西域やインドにも知られていた。また道教においても神仙方士の居する名山とされており、古くから道士が修行 五台山とは、 太行山系の北端、 山西省忻州市にあって五峰 (東台、 南台、 西台、北台、 中 台 からなる。 中 国仏教の四大名山の一つでもあり、

の寺院に総計三〇〇〇人ほどの僧侶が居住していたと言われる。 魏や北斉において多くの仏教寺院が建立され、 碧山寺など全山あわせて五○以上の寺院がある。 隋代になると文帝が五台の各峰頂に寺院を建設し、唐代においては全山あわせて二○○以上 最高峰は北台の三〇六一メートルである。現在は顕通寺、清涼寺、 広

波利などが知られているが、法照禅師が五会念仏を提唱したことで念仏信仰が広まり、長安にも伝えられ、 によって日本に五台山の念仏三昧法として伝えられた。 五台山に登嶺修行した僧侶として隋の曇遷、 唐の曇韻、 入唐の日本僧では霊仙、円仁、 明隠、 法空や、北インドのガンダーラから来て『仏頂尊勝陀羅尼経 成尋などが五台山に登嶺している。 後に入唐僧円仁 (七九四~ を漢訳した仏陀

- 『続高僧伝』には「釈曇鸞、 或為戀、 未詳其氏、雁門人、家近五台山」(『大正蔵』五〇・四七〇上)とある
- (5) この仙経十巻について、一説には陶弘景が編纂した『真誥』二〇巻ではないかとも言われているが、確かなことは不明である。
- 6 伝』によると、 『続高僧伝』の曇鸞伝では、 陶隠居を訪う前にすでに仙経十巻を得て、より詳しくその仙術を学ぶために陶隠居を訪ねたという文脈になっている。 仙術を学び取ろうとして陶隠居(陶弘景)のもとを訪れ、そこで仙経十巻を授かったと記されているが、
- 7 の志を懐き、 も親交が深く、 八〇歳になってもその姿は壮健であったと伝えている。 て仙薬を採取し仙人と称されるようになる。陰陽五行・風角星算・山川地理・方図産物・医術本草に詳しく、辟穀導引の法にも明るかったので 教授する侍読学士に採用された。後に句容の句曲山 陶隠居 (陶弘景、四五六~五三六)は医師で道教の一派である茅山派の祖。 長じては読書万巻、琴や棊を善くし、また草隸の書も得意とした。これによって南斉の高帝(蕭道成)の命をうけて諸王に経史を 『梁書』巻五一列伝第四五によると、字は通明、 (茅山) に入り、道観を建てて自ら「華陽隠居」と号し、 丹陽秣陵の出身である。一○歳にして葛洪の『神仙伝』を昼夜に研鑽して養生 句曲山 (茅山)で修行していたので隠居と呼ばれた。梁の武帝と 符図経法を学び、また名山を回っ

受けていたことがわかる。著作は『真誥』『論語集注』『本草経集注』『服草木雑薬法』など四〇部以上がある。 菩薩と為すを夢みる。 なお、 『梁書』に陶と曇鸞との関わりは記録されていないが、仏教に関わる記載としては、「曽て仏其に菩提の記を授け、 乃ち鄮県の阿育王塔に詣りて、 自ら誓って五大戒を受く」とあることから、 道教のみならず仏教にも関心を寄せ、 名づけて勝力 五戒を

- ある。 『続高僧伝』 には「鸞日、 欲学仏法限年命促減、 故来遠造陶隠居、 求諸仙術。 ……便以仙経十巻、 用酬遠意」 (『大正蔵』 五〇・四七〇中) لح
- 経』『不増不減経』『入楞伽経』 庇護をうけ永寧大寺に住し、 八上)に立伝されている。 三蔵法師とは菩提流支(bodhiruci)三蔵 一二巻の漢訳によって地論宗が成立し、 北インドから来た訳経僧で道希とも呼ばれた。北魏の永平年間の初め 後に北魏の分裂にともない東魏の都の鄴に移る。 『金剛仙論』 『十地経論』『無量寿経優婆提舎願生偈』等、三九部一二七巻もの漢訳を手がけた。 菩提流支はその宗祖に位置づけられている。方言や呪術にも長じており、水のない井戸に柳枝をふ (菩提留支とも表記される。生没年不明) 永平年間から天平年間にいたる約三○年間に、 であり、 『続高僧伝』 (五〇八年) 卷一訳経篇 に中国に来ると、 (『大正蔵』 『金剛般若波羅蜜 第七代宣武帝の 五.

中国・日本の浄土教における祖師とみなされている。 りつつ神呪を唱えるや水が湧き出してきたという。道綽は『安楽集』第四大門において、大乗の聖教に詳しく、 筆頭に菩提流支をあげ、法然も『選択集』第一篇において、道綽・善導流の師資相承の血脈譜として、その筆頭に名前をあげているように、 しかも浄土教に帰依した六大徳

- 二・四七〇中)、『大荘厳論経』巻上に「汝名仏大仙、亦応作斯呪」(『大正蔵』四・二五八上)、『大般涅槃経』巻二に「大仙入涅槃、 地」(『大正蔵』一二・六一五中)とそれぞれ記されている。 原文の「大仙方」について、「大仙」とは中国における仏の異称である。『別訳雑阿含経』巻一四に「我今問如来、 大仙為我説」(『大正蔵』
- 此方何処有長生法。縦得長年少時不死、終更輪迴三有耳。即以観経授之曰、此大仙方。依之修行、 『続高僧伝』には「行至洛下、逢中国三蔵菩提留支。鸞往啓曰、仏法中頗有長生不死法、勝此土仙経者乎。留支唾地曰、 当得解脱生死。鸞尋頂受、 是何言歟。非相比也。 所齎仙方、 並火焚

之」(『大正蔵』五○・四七○中)とある。 なお、『普通唱導集』所収の本伝では、曇鸞は試みに『仙経』と『無量寿経』をともに火に投じたところ、『仙経』 は焼けなかったことが記されている(村田修一『普通唱導集 翻刻・解説』一五九頁、 法藏館、二〇〇六年)。 は燃え尽きたが 『無量寿

- ② ここからは迦才『浄土論』巻下の文(『大正蔵』四七・九七下)から取材している。
- 13 が経過するのはあまりにも早いことの喩え。 かな隙間から白駒が走る様子を見ても、それを通して白駒の走る姿が見えるのはほんの一瞬であるという意味で、人の命もこれと同じで、歳月 この偈の典拠は不明であるが、「白駒隙過」については『荘子』知北遊に「人生天地之間、 若白駒過隙、 忽然而已」とある。壁にあいたわず

常という仏教の真理をもって諭したということである。 る白い仔馬を見ると、あっという間に見えなくなること 在すらも瞬く間に移り変わっており、白駒のように一瞬として止まることはない。これは曇鸞がかつて不老長生を求めたことに対し、龍樹が無 落ち葉は二度ともとの枝に戻ることがないこと(過去)、収穫していない粟は倉庫の中に見つけることはないこと(未来)、壁の穴から外を走 (現在)。そのように過去に戻ることはできず、未来にも行くことはできず、

## 道珍禪師第三

後於經函中收得存生遺記。 相報。定生西方。 船人一時俱發、珍既不得去啼泣。睡覺乃誦經浴僧多。時又夢、 何故不聽。船上人云、師業未圓。未誦彌陀經幷營浴室。於是 往西方。乃求附載、船上人不聽。珍云、貧道一生修西方業。 梁朝道珍禪師、於廬山念佛。因作水觀、夢見水、百人乘船欲 一人乘白銀樓臺、擧手言曰、珍禪師汝業已圓。好用其心故來 臨終夜、 未終前並不説於人。 山頂如列數千炬火、 異香滿寺。亡

- 1 道珍禪師第三:底本①はこの表題の左に 人道珍 續高僧傳第十六」とある 「梁江州廬山
- 2 百:⑤「數十」
- 3 附:『国訳一切経』は
- 4 云:26 「日」
- 5 云: ②6 「日」
- 6 圓:底本は「ミタ」の左訓あり
- $\widehat{7}$ 乃:⑥「及」
- 8 浴:底本①「俗」、②③④⑤⑥に依る
- 9
- 10 亡:底本①は「六」とし、その右傍に「亡ノ イ本」
- とある。②「已」。『国訳一切経』は「亡」。③④⑤

道珍禅師第三

船人たちはみなあっという間に出航してしまい、道珍は行くことができず、声 船上の人は、「禅師の修行はまだ十分ではありません。『阿弥陀経』も読誦して 聴き入れてくれなかった。そこで道珍が、「拙僧は一生の間、西方往生の修行 をあげて泣いてしまった。 いなければ、〔僧侶が洗浴する〕浴室も設けていません〕と応じた。こうして をしてまいりました。どうして聴き入れてくださらないのですか?」と言うと、 航行してゆく夢を見た。〔道珍は〕乗船することを願い求めたが、船上の人は 量寿経』の〕水想観を修めていたことにより、水面を船に乗った百人が西方に 梁(五〇二~五五七)の道珍禅師は廬山において念仏を行じていた。〔『観無

に〕報いるのです。必ず西方に往生しますよ」と言った。 成就しています。よい心がけでしたので、わざわざやって来て〔あなたの修行 た。白銀の楼台に乗った人が手を挙げて「道珍禅師よ、あなたの修行はすでに 〔浴室を設けて〕僧侶に洗浴させたりするようになった。ある時、また夢を見 この夢から覚めるや、〔それからは〕さかんに『阿弥陀経』を読誦したり、

を〕まったく人に語らなかったのである。 遺書が収められていた。存命中は〔そこに記載されている不思議な宗教体験 香りが寺中にくまなく漂っていた。逝去した後、経典を納める箱の中に生前の 臨終の夜、廬山の頂上では、数千の松明が列をなすように灯され、不思議な

下)、『楽邦文類』(『大正蔵』四七・一九四中)、 高僧伝』の道珍伝を掲出する。 『抜一切業障根本得生浄土神呪』(『大正蔵』一二・三五一下)等に立伝されている。 以下に

炬火。近村人見謂、 釈道珍、未詳何人。梁初住廬山中、恒作弥陀業観。夢有人乗船処大海中云、向阿弥陀国。珍欲随去、船人云、未作浄土業。謂須経営浴室幷 誦阿弥陀経。既覚即如夢所作。年歳綿遠、及於房中小池、降白銀台、時人不知。独記其事、 是諸王観礼。旦就山尋、 乃云珍卒。方委冥祥外応也。後因搜検経中、 方知往生本事。遂封記焉用示後学。 安経函底。及命過時、当夕半山已上、 如列数千

なお法照が 『浄土五会念仏誦経観行儀』巻中で引用する「往生西方記験」(ペリオ本二〇六六号)にも道珍の事跡が見える(『大正蔵』 八五・

### 一二四四中)。

聞異香数日。其夜峯頂寺咸見一谷中有数十炬火、大如車輪( 四更、有神人、従西方送一白銀台来。空中明過於日、告云、 至陳天嘉年、盧山珍禅師於坐時、見人乗船往西方。乃求附載。 法師寿終、当乗此、 報云、法師未誦阿弥陀経、不得去也。 往生阿弥陀仏国。 故来相示、 因即誦此経、 令知定生。臨命終時、 応二万遍。未終四七日前 白黒咸

究委員会編「禅と浄土の接点―『抜一切業障根本得生浄土神呪』訳注―」(『臨済宗妙心寺派教学研究紀要』第五号、九三~九四頁、 務本所教化センター、二〇〇七年)。 れている。 この一段に関しては後世に潤色され、『阿弥陀経不思議神力伝』 廣川堯敏「浄土三部経」 (牧田諦亮·福井文雅編『講座敦煌七 (前掲の 敦煌と中国仏教』八六~九四頁、 『抜一切業障根本得生浄土神呪』)という書名で流通したことが知ら 大東出版社、 一九八四年)。 妙心寺派宗

想定されている。 二〇年)。 なお、「往生西方記験」の成立年代に関しては、 加藤弘孝『唐中期浄土教における善導流の諸相― 加藤弘孝によって、貞観一九 『念仏三昧宝王論』と『念仏鏡』を中心に―』九四~九六頁 (六四五)年に道綽が没して、まもなく成立した伝承だったと (法藏館、 \_\_

て以下に掲出する。 また、 非濁『三宝感応要略録』 卷中 (『大正蔵』 五一・八四〇下)には 『瑞応伝』 伝から取材しているが、文言に異同があるため、

# 第二十四道珍禪師誦阿彌陀經生淨土感應(出瑞應傳等文)

生西方。 幷營浴室。 梁朝道珍、 臨終夜、 於是船人一時俱發。 念佛作水觀。夢見水、百人乘船、欲往西方、求附載、 山頂如烈數十炬火、異香滿寺。亡後於經函中、 既不得去啼泣。 睡覺乃誦經浴僧。 收得在生遺記矣。 他時又夢、一乘白銀樓臺、 船上人不聽。珍云、一生修西方業、 擧手言曰、 何故不聽。船上人云、師業未誦彌陀經 汝業已圓、 好用其心、 故來相報、 定

## ② 恵遠法師第一の注記④を参照。

3 二・三四二上)にあたる。『続高僧伝』では「作弥陀業観」とあるが、 水想観とは 『観無量寿経』の十六観想の中の第二観で、「次作水想、 『瑞応伝』は話の展開をふまえ、あえて「作水観」に書き換えたのであろ 想見西方一切皆是大水…(中略)…是為水想、名第二観」(『大正蔵』一

Ĵ

- 原文は「夢見水百人乗船」であるが、『続高僧伝』は「夢有人乗船」である。字形の酷似から「有」が 「百」に改められた可能性がある。
- (5) 釈尊は七物を用いて洗浴すれば七病が除かれて七福が生じることと、洗浴の功徳による果報について説いている。「仏告耆域、 また夢みる」と理解した。なお『瑞応伝』を引用した『三宝感応要略録』では「他時」(『大正蔵』五一・八四〇下)に作るので、下句に接続す 浄土が成就するとは説かれていない。なお本経の「温室洗浴」とは湯あみではなく、サウナに入って身体の汚れを洗い流すという意味である。 原文には「営浴室」とある。僧侶を浴室で洗浴させる功徳については、伝安世高訳『温室洗浴衆僧経』に説かれている。それによると、 原文は底本も校本もともに「多時」とする。よって、「多」を上句につけ、「時」を下句につけ、「経を誦して僧を浴せしむること多し。時に 遂致作仏。斯之因縁、供養衆僧、 七福如是。 王舎城の名医耆域が仏、衆僧、菩薩を招いて「温室に入りて澡浴せしむ」(サウナに入って身体の汚れを洗い流す)ことを願い出たところ、 従此因縁、 或為人臣、 或為帝王、 無量福田。旱澇不傷」(『大正蔵』一六・八〇三上)とあるように、本経では僧侶を洗浴させることで往生 或為日月四天神王、或為帝釈・転輪聖王、 或生梵天、受福難量。或為菩薩、 発意持地、 作此洗浴衆僧開
- 7 封記焉、 て後学に遺したのである。 原文の「存生遺記」とは道珍自身が生前中に感得した不思議な宗教体験の記録である。それを『続高僧伝』 用示後学」(ともに 『大正蔵』五〇・五五一上)とする。道珍は宗教体験を秘して語らないまま亡くなったが、生前中に記録にとどめ では 「独記其事、 安経函底」「遂

僧崖第四①

痛否。答曰、心既無痛、指何痛也。火燒手掌、骨髓沸湧。人指。道俗千萬擁之而哭。師曰、但守菩薩心、義無哭也。人問日。人問何故。答曰、人是可惡。我思之耳。於城西燒左手五日。人問何故。答曰、人是可惡。我思之耳。於城西燒左手五

僧崖第四①

と問うと、〔僧崖は〕「人〔の体〕というものは忌み嫌うべき対象です。私はそかけては一日中そこで過ごすのだった。ある人が「それはどうしてですか?」つき言葉数は少なく、〔世俗の〕遊興に耽ることはなかった。いつも山林に出後周(北周、五五七~五八一)の僧崖は益州の多宝寺に住んでいた。生まれ

何能一切恭敬。或見天花及僧崖披斑納錫杖、與六百僧乘空西及醜陋者幷畜生。凡斯之徒多是諸佛菩薩權化。自非大心平等、及醜陋者幷畜生。凡斯之徒多是諸佛菩薩權化。自非大心平等、又告衆曰、末劫輕慢嚚薄。見佛像故木頭、聞經如風過馬耳。又告衆曰、緣諸衆生不能行忍、今觀不忍者忍不燒者燒。問其故、答曰、緣諸衆生不能行忍、今觀不忍者忍不燒者燒。

(1) 僧崖等四:底本①はこの表題の下に「僧崖菩薩傳一卷、 (1) 僧崖等薩保定二年於成都燒身。當焚身日、數百里内 が、房親驗見。開皇録第十一」とある。これは費長 載。房親驗見。開皇録第十一」とある。これは費長 世別で、天花瑞相、具在傳 とある。これは費長

- (2) 雑:底本①「離」、23456に依る
- ②に依る②に依る②に依る②はある②に依る②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある②はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある○はある</li
- (4) 千萬:底本①「十方」。②③④⑤⑥に依る
- (5) 擁:底本は「カクム」の左訓あり
- (6) 心: 3456なし
- (7) 義:②「我」
- (8) 湧:⑤「涌」
- (9) 末劫:底本①「未却」、②③⑥「末劫」、④⑤「未劫」、

236に依る

- (10) 頭:底本①はこの下に「類 イ本」とある
- (11) 謂:3456「語」

のことだけを考えているのです」と答えた。

に〕見せようとしているのです」と答えた。 「僧崖は益州の」都城の西で左手の指五本を焼いた。数千数万もの出家者と 「見せようとしているのです」と答えた。 「見せようとしているのです」と答えた。 「見せようとしているのです」と答えた。

ているのです」と。

いだき、騒がしくて軽薄です。仏像を見ても古い材木の切れ端にすぎないと思いだき、騒がしくて軽薄です。仏像を見ても古い材木の切れ端にすぎないと思いだき、騒がしくて軽薄です。仏像を見ても古い材木の切れ端にすぎないと思いだき、騒がしくて軽薄です。仏像を見ても古い材木の切れ端にすぎないと思いだき、いんでに言うには、「仏法が衰退した時代の者は、人を軽蔑し自ら慢心を

僧侶といっしょに空に昇り、西方に消え行くさまを目撃した。 にもよく尽くしなさい。彼らの多くは諸仏諸菩薩の化身なのです。もし広大である者は、天界の華や、僧崖が糞掃衣を身に着け錫杖を手に執って六百人の平等の思いがなければ、どうして一切の衆生を敬うことができましょうか」と。 のまた弟子に語るに、「私が死んだ後は、病人や障がいのある者、そして畜生また弟子に語るに、「私が死んだ後は、病人や障がいのある者、そして畜生

- (12) 我:⑥なし
- (13) 花:⑤「華」
- に通ず(4) 斑納:①「班納」、②③④⑤⑥「班衲」。「納」は「短
- (15) 杖:底本①「枝」、②③④⑤⑥に依る
- 1 基づいて整理されていると考えられる。 した 九三上)、『仏祖統紀』巻二七(『大正蔵』四九・二七三下)等に立伝されている。なお、『歴代三宝紀』巻一一には北周の釈忘名(亡名) 僧崖 『僧崖菩薩伝』一巻が著録されている(『大正蔵』四九・一〇一上)。『続高僧伝』遺身篇の周益部沙門釈僧崖伝は、この (?~五五九~?)の伝記としては、『続高僧伝』巻二七遺身篇(『大正蔵』五〇・六七八中)、『法苑珠林』巻九六(『大正蔵』五三・九 『僧崖菩薩伝』に が撰述

あるのだろう。 文字の描写をもって、 による焼身供養が彼の中心的な行業であって、西方願生者としては描かれていないが、『瑞応伝』の作者は臨終の「乗空西没」というわずか四 衆生未得我意。由我始化如将落之花也。故其応対一時。皆此之類」(『大正蔵』五〇・六七九下)とあるように、『妙法蓮華経』薬王菩薩本事品 ちなみに、『続高僧伝』 僧崖を往生者として立伝したようである。『瑞応伝』を除く他の往生伝類において道珍が立伝されていない理由はここに の僧崖伝には「又問、 薬王等聖何故成仏。 今菩薩独未成仏而救衆生。 是則前仏殊堕。 答曰、 前段衆生已得薬王意、

- 益州とは、 現在の四川盆地と漢中盆地であり、具体的には四川省、 直轄地の重慶、 陝西省南部、 雲南省西北部を占める一帯の古称
- 3 『続高僧伝』には 「童幼少言、 不雑俳戱。 每遊山泉、必先礼而後飲。 或諦視不瞬、 坐以終日」とある。
- 4 ②によってこのように和訳した。 底本「是可悪」では意味不明であるが、校本②は「人是可悪」、④⑥は「人是可忍」とあり、『続高僧伝』 には 「是身可悪」とあるので、 校本
- 五〇・六七八中)とあるように、出家する以前のエピソードとして紹介している。

(5)

『続高僧伝』には「童幼少言、

不雑俳戯。

毎遊山泉、

必先礼而後飲。或諦視不瞬、

坐以終日。

人問其故。

答曰、

是身可悪、

我思之耳」(『大正

- 7 6 『続高僧伝』には「于時道俗十余万衆、 『続高僧伝』によると、これを出家後の「周武成元(五五九)年六月」 擁輿而哭。崖曰、但守菩提心、 義無哭也」(『大正蔵』五〇・六七九中) のこととする。 とある
- 8 『続高僧伝』 には 「縁諸衆生、不能行忍、 今勧不忍者忍、不焼者焼耳」(『大正蔵』五○・六七九上)とある。
- 9 原文の「聞経如風過馬耳」については、おそらく成語「馬耳東風」のもとになったとされる李白の「答王十二寒夜独酌有懐」に由来するので

あろう。そこには「吟詩作賦北窓裏、万言不直一杯水。世人聞此皆掉頭、 有如東風射馬耳」(『全唐詩』 巻一七八)とある。

- 七九上)とある。 『続高僧伝』には「末劫軽慢、 心転薄淡、見像如木頭、聞経如風過馬耳。今為写大乗経教故燒手滅身、欲令信重仏法也」(『大正蔵』五○・六
- (11) 無定方、或作醜陋諸疾乃至畜生下類。檀越慎之勿妄軽也」(『大正蔵』五〇・六八〇上)とある。 『続高僧伝』には「我滅度後、好供養病人。並難可測其本、多是諸仏聖人乗権応化。自非大心平等、 何能恭敬。此是実行也。 ·諸仏応世形
- (12) 底本は 「斑納」、校本の 「斑衲」「班衲」、いずれも pāmsu の音訳で糞掃衣を意味する。 なお、 衲 **納** はボロ切れという意訳でもある。
- 13 『続高僧伝』には「身服班納黄、 偏袒紫被捉錫杖。後有五六百僧、 皆罩竹傘乗空西没」(『大正蔵』五○・六八○上)とある。

# 惠命禪師第五

言善哉、來迎二師去。唱佛來也、合掌而終。俱年八十三。時人夢見、天人幢幡、唱下相看笑曰、卽此兩處便可終焉。不經旬日遇疾、跏趺面西、後周朝惠命禪師太原人。與南岳思禪師爲道友、行方等懺。松

# 恵命禅師第五

「よきかな」と唱えながら二人の禅師を迎えに来て去ってゆくさまを夢に見た。合い笑って言うには、「私たちは別々の場所で命終わるに違いありません」と。合い笑って言うには、「私たちは別々の場所で命終わるに違いありません」と。善思禅師と修行の仲間であって、方等懺法を修めていた。松の木の下で向かい後周(北周、五五七~五八一)の恵命禅師は太原の出身である。南岳衡山の後周(北周、五五七~五八一)の恵命禅師は太原の出身である。南岳衡山の

- (1) 惠:②⑥「慧」、以下本文も同じ。『国訳一切経』は
- (2) 惠命禪師、不云南岳思禪師」とある (2) 惠命禪師第五:底本①はこの表題の下に「高僧傳云法
- (3) 看:45「者」
- (4) 笑:②「哭

(5) 遇疾:②「逼疾」、④⑤「遇病」、⑥「過疾」

1 くて法音禅師との関わりを記している。 四上 慧命 (五三一~五六八)の伝記としては、『続高僧伝』巻一七習禅篇(『大正蔵』五〇・五六一上)、『浄土往生伝』巻上(『大正蔵 等に立伝されている。なお、『瑞応伝』では慧命と慧思(五一五~五七七)の関わりとして記しているが、『続高僧伝』では慧思ではな

ないが、本研究会では『瑞応伝』の本文を尊重して和訳した。なお、『続高僧伝』の該当部分は以下の通りである。 岳思禅師とは云わず」と注意を促しているのはそのためである。したがって、本伝は『続高僧伝』の慧命伝を参照せずして理解することはでき の出身で、しかも西方の願生者であると伝えているが、それ以外のことは未詳である。底本では表題の下に、「高僧傳には法音禅師と云い、 その法音禅師については『浄土往生伝』巻上に「時法音禅師同郡人也。本姓王亦甞。与命結為浄土友」とあるように、慧命と同じ湘州長沙郡

後俱還仙城、 ○・五六一中)。 奇香異楽聞熏非一。〔法〕音以其月十七日、亦坐本処。所現瑞相、 命以周天和三(五六八)年十一月五日精爽不謬。 僅得五稔、預知亡日、乃携 〔法〕音手於松林、 正坐跏趺面西念仏。咸覩仏来合掌而卒。同衆有夢天人、下地幢幡照日。 相顧笑曰、 頗亦同倫。 即斯両処便可終焉。侍者初聞未之悟也。不盈旬望、 然〔慧〕命・〔法〕音両賢、倶年三十有八矣(『大正蔵』五 又聞房宇唱善哉者。 同時遇疾。

慧命に関する研究として、横田善教「仙城山慧命の教学について」(『佛教論叢』三四号、一九九○年)がある。

- ② 太原とは現在の山西省太原市。
- (3) 全七二もの峰々からなる広大な山岳地帯であり、その主峰の祝融峰 中国では古くから陰陽五行説に基づく五岳 (東岳泰山、 南岳衡山、西岳華山、北岳恒山、 (約一三〇〇メートル) は現在の湖南省衡陽市に位置する 中岳嵩山) の信仰があり、衡山は南岳に配される。
- 4 準規格化していた事情を窺うことができる。加藤弘孝『唐中期浄土教における善導流の諸相―『念仏三昧宝王論』と『念仏鏡』を中心に―』五 九~六二頁、七六~七七頁、一二五~一二七頁 並んで超宗派的存在として尊崇されていた。例えば長安の千福寺と資聖寺や揚州の龍興寺等では、慧思・智顗両師の絵像が安置されており、 『続高僧伝』では「法音禅師」とあるところを、『瑞応伝』では「慧思禅師」に改変している。唐中期以降、慧思(五一五~五七七) これが編纂者の特別な意図によるものなのかどうかは判然としない。 (法藏館、二〇二〇年)。なお 『瑞応伝』の本文では、慧思が往生者として登場することになる は智顗と
- (5) 行業をともに実践していたということであろう。 原文には 「與南岳思禪師爲道友」とあるが、『続高僧伝』には「初〔慧〕 命与慧思、 定業是同」(『大正蔵』五〇・五六一中)とある。 禅定の
- 6 『続高僧伝』には 「年十五誦法華経、両旬有半一部都了。尋事剃落学無常師、 専行方等・普賢等懺」とある。方等懺法とは 『大方等陀羅尼経』

実践手引き―」『儀礼と仏教』(臨川書店、二〇二二年)等を参照されたい。 行法と方等懺法」『中国仏教における懺法の成立』(大正大学天台学研究室、二〇〇七年)、倉本尚徳「『大方等陀羅尼経』―重罪を滅する懺悔の を略した方等懺法)を行じていたことがわかる。また『瑞応伝』の岸禅師第一四もこれを実践していたことを伝えている。塩入良道「方等三昧 九品道場」(『大正蔵』五一・一一九上)とあるように、善導が初めて道綽を訪れたとき、往生を目的とする念仏とは別に方等三昧(またはそれ に「綽般舟方等歳序常弘」(『大正蔵』五〇・五九三下)とあり、戒珠『浄土往生伝』の善導伝にも「唐貞観中、見西河綽禅師、行方等懺及浄土 国」(『大正蔵』二一・六五一中) と説かれていることから、浄土教においては念仏とともに修められていた行法である。 『続高僧伝』の道綽伝 にもとづき中国で発展的に組織された懺悔法で、ブッダを供養し、陀羅尼を唱え、懺悔し、 行道する一連の行儀である。経中に「衆生到安楽

- 法音禅師である。 この文脈では慧命が慧思の手を取って松の下で語り合っているかのようであるが、前述したように、『続高僧伝』によれば、 慧思ではなくて
- 8 『続高僧伝』によれば、北周の天和三(五六八)年一一月五日のことである。同月一七日に法音禅師も命終している。
- 9 と法音禅師の二人と理解できる。また「八十三」についても、 いるので、天和三(五六八)年に死亡しているとすれば、八三歳死没は誤りで、三八歳死没が正しいことになる。 原文は「倶年八十三」とある。 「倶」とは文脈からすれば慧命と慧思であるが、 『続高僧伝』では「三十有八」とする。 先に指摘したように『続高僧伝』によれば、 梁の大通五年 (または二年) に生まれて ここもまた慧命

#### 靜靄禪師第六

化 益於世。 且隱居耳。 之。誰免斯苦、 後周朝靜靄禪師在俗時、 何乃喪德林泉。 當捨自身。 屬周武帝滅佛法。 遂白母出家、 靄日、 跏趺盤石、 入寺見地獄變相、 道貴行用、 靄恨無爲護法、 居林野。僧衆問曰、 駐納衣、 不卽在人。餘觀時進退 乃自割衣、手足段布 謂同輩曰、 告弟子曰、 師應處世接 審業如

# 静靄禅師第六

打ち明けて出家し、林野を住まいとするようになった。うしたものか。いったい誰がこの苦を免れるだろう」と言い、とうとう母親にに立ち寄って地獄の変相図を見て、仲間に「まことに業〔による報い〕とはこ後周(北周、五五七~五八一)の静靄禅師は、世俗の身であった時、ある寺

僧侶たちは、「あなたは世間に身を置いて人々を教化すべきなのに、いった

原諸衆生 聞我捨命 天耳成就 菩提究竟命。一自見身多過、二者不能護法、三者欲速見佛。乃述偈云、命。一自見身多過、二者不能護法、三者欲速見佛。乃述偈云、於石上、引腸胃掛於樹枝、仍以刀割心、捧之而卒。遺書云、於石上、引腸胃掛於樹枝、仍以刀割心、捧之而卒。遺書云、於

(1) 靄:底本校本ともにすべて「靄」であるが、『続高僧会」のまま翻字する。 「靄」のまま翻字する。 「靄」のまま翻字する。 「靄」のまま翻字する。 「靄」のまま翻字する。

- (2) 居:23456「常居」
- (3) 何:②⑥なし
- (4) 為:23456「力」
- (5) 段:③④⑤「段段」、『国訳一切経』は「段段」
- 右に「腸之ヰ」、①の右に「腸」とある(6) 胃:底本①「渭」、②③④⑤⑥に依る。底本「渭」の
- (7) 仍·3(4)5(6) 乃」
- (8) 心:45「身」
- (9) 云:②6 「日」
- (10) 吾:②⑥「五」、『国訳一切経』は「吾」

隠れ住んでいるだけです」と答えた。りません。私は世の中の時勢を注意深く観察して、しばらくの間は〔林野に〕問うと、静靄は、「仏道は尊く、その修行は役立ちますが、世間にはそれがあいどういうわけで〔積むべき〕功徳をこんな林や泉に捨ておくのですか?」といどういうわけで

絶命した。 絶命した。 絶命した。 絶命した。

す」と。しかも〔その遺書には〕次の詩偈が述べられていた。 をができなかったこと。三つにはすみやかに仏にお会いしたいということでます。一つには自らを顧みれば自分に過失が多いこと。二つには仏法を守るこます。一つには自らを顧みれば自分に過失が多いこと。二つには仏法を守ることができなかったこと。[ただし]私には三つの理由があってこの身命を捨てとができなかったこと。三つにはすみやかに仏にお会いしたいということでとができなかったこと。三つにはすみやかに仏にお会いしたいということでとができなかったこと。三つにはすみやかに仏にお会いしたいということでは、近には、人の教えを修め遺書には以下のように書かれていた。「諸の有縁の方々よ、仏の教えを修め遺書には以下のように書かれていた。

どうか皆のものが 私の捨身を聞き

天耳通を具え 覚りが成就しますように

この体は不浄で 最も賤しくて屎尿のつまった袋にすぎません

〔だからこそ〕この穢れた体を捨て 浄土に往生しますように それが体の九つの穴から絶えず流れ出て 堤防に満ちているかのようです

すぐさま蓮が開くと そこは阿弥陀仏の極楽世界です

- (11) 一自見身: ②③④⑤⑥「一者自見」
- (12) 云:②⑥「日」
- (14) 常:②6なし (15) 常:②6なし
- (15) 堤塘:⑥なし
- (16) 此:②「身」
- 17) 所:『国訳一切経』は「前\_

1

生浄土 靄の様子を見た時の姿として「身面西向」とあるごとく、体も顔も西に向けて絶命していたこと。もう一つは、その遺偈の中に 書には 来迎など、いわゆる往生浄土に関わる信仰・修行・瑞応と言えるような話題は見られない。 五三・九九四下) 「静靄」で統一する。最近の報告として、西脇常記『中国思想史論攷─宗教のある風景─』第四章「釈静藹」(知泉書館、二○二二年)がある。 『続高僧伝』において、彼が西方浄土の願生者であることを示唆するのは僅か二ヵ所だけである。一つは捨身絶命した翌朝、弟子が走って静 『三宝集』一一巻(または三〇巻) (静藹、 一念花開 五三四 等に立伝されるごとく護法僧の扱いであるが、 弥陀仏所」と記されていることである。しかしながら、平生から往生行を修めていたことや、仏との感応や、 〜五七八)の伝記については、『続高僧伝』巻二三護法篇上(『大正蔵』五〇・六二五下)、『法苑珠林』巻九六(『大正蔵 があったという。なお『続高僧伝』では「静藹」とするが、本書では「静靄」とあるので、ここでは むしろ北周武帝による廃仏に抗い捨身(遺身) した高僧として著名である。 「捨此穢形 臨終時の聖衆

- 、観経変相図)や法華経、華厳経、維摩経、父母恩重経等の多種の変文や変相図が製作されていた。 変相図とは難しい経典の内容を周知させるために、その内容を視覚的に図像化した布教の教材のことで、 地獄変相図だけでなく、 浄土変相図
- 3 『続高僧伝』には「与同伍遊寺、 観地獄図変顧諸生曰、異哉、審業理之必然。誰有免斯酷者」(『大正蔵』五○・六二五下)とある。
- 4 隠棲してしまうが、 原文の「僧衆」について、『続高僧伝』では「沙門曇延・道安」の二人の名をあげている。曇延(五一六~五八八)は北周の廃仏で太行山に て儒教と仏教の調和を積極的に提起しようとして『二教論』を撰述している(『続高僧伝』巻二三護法篇)。 隋になって仏教の復興に尽力し (『続高僧伝』巻八義解篇)、道安 (生卒年未詳、 伝記には「卒于周世」とある) は北周にお
- (5) たちはこれを批判的に問うている。 何乃」 の「乃」 は心理的な反感、 批判、 不本意な含意がある。静靄が世俗から離れて人気のない山泉林野で修行していることに対し、 僧侶
- 6 には「沙門曇延・道安者、 世号玄門二傑。 ……各鳴一足、 跪而啓曰、 大師、 解達天鑑、 応処世摂導、 今則独善其身、 喪徳泉石

- 未見其可。 藹曰、 道貴行用、不即在言。余観時進退、 故且隠居求志耳」(『大正蔵』五〇・六二六中)とある。
- ある。 塚本善隆「北周の廃仏」(『塚本善隆著作集』三、大東出版社、一九七四年、もと『魏書釈老志の研究』仏教文化研究所出版部、 教の歴史において北魏、 北周武帝(五四三~五七八、在位五六○~五七八)による廃仏(五七四~五七九)は、占領下の北斉の故地にも及ぶ大規模な弾圧で、 北周、 唐、後周の四王朝において断行された大規模な廃仏(三武一宗の法難)の一つである。主要な研究成果としては、 一九六一年)が 中国仏
- 8 觀大法淪廃、 『続高僧伝』には 道俗無依、身被執纒、 「属周武之世、 道士張賓、 無力毘賛。告弟子曰、吾無益於世、即事捨身」(『大正蔵』 譎詐罔上、冒增栄寵、潜進李氏、 欲廃釈宗。……藹居山幽隠、 五〇・六二六中~六二七上)とある。 追蹤不獲。 後於太一山、
- 原文は「駐納衣」とあり、『続高僧伝』では「留一内衣」とある。「納衣」は僧崖伝第四の注記⑫を参照。
- 10 惟骨現。以刀割心、 『続高僧伝』には「〔静〕藹加坐盤石、留一内衣、自条身肉、段段布於石上、引腸掛于松枝。五蔵都皆外見。 捧之而卒」(『大正蔵』五〇・六二七中)とある。 自余筋肉手足頭面、 折都尽、 並
- (11) 所以墨書。其文曰、 二不能護法。三欲速見仏。輒同古聖」(『大正蔵』五〇・六二七中)とある。 『続高僧伝』には 諸有縁者、在家出家、若男若女、皆悉好住於仏法中、 「後有訪道思賢者、 入山礼敬、循諸崖険、 乃見藹書遺偈在于石壁。 莫生退転。 若退転者、 題云、 初欲血書、 即失善利。 本意不謂、 吾以三因縁、 変為白色。 捨此身命。 即是魔業不遂、 一見身多過
- ⑫ 『続高僧伝』には以下のようにある (『大正蔵』五〇・六二七中~六二八上)。

列偈叙之、……

願令衆生 聞我捨命(去声映韻) 天耳成就 菩提究竟(去声映韻)……

此身不浄 底下屎囊(平声唐韻) 九孔常流 如漏隄塘(平声唐韻)……

捨此穢形 願生净土(上声姥韻) 一念花開 弥陀仏所(上声語韻)……

るからであろう。 |瑞応伝』は四言一〇八句(二七偈) ·続高僧伝』では、ほぼ完璧に押韻する四言一〇八句(二七偈)と無韻の五言一六句 の中からわずかに三偈のみを選んで抄出している。その中に静靄の西方浄土への願生の思いが含まれてい (四偈) が静靄の遺偈として記録されている。

#### 顗禪師第七

花經題、 病乎。 吾生勞毒器、 隨去。有送藥者。答曰、 不過此也。吾多請觀音懺悔、 來坐向西方、 空而下、 隋朝天臺顗禪師潁川人、陳氏。講淨名經次、忽見三道寶階從 讚日 十數梵僧執爐、 念阿彌陀佛・摩訶般若・觀音・勢至。 死脫休歸。觀音·勢至今來迎我。 入堂遶顗三匝。 顗遂告曰、 病不與身合、年不與心合。藥豈能遣 從染疾來、 西方之念彌切。 威神之力 吾從生已 令<sup>(9)</sup>(10) 法 吾應

法門父母 惠解由生 微妙難ᆁ 絶焉於今日矣

#### 又唱無量壽經、 讚曰、

五所、 智者法空大師也 訖而終。年六十。開皇十七年十一月二十四日遷化。造寺四十 又命維那云、臨終聞鐘、增其正念。且各默然、吾將去矣。 四十八願 度僧四千人、寫經十五藏、 莊嚴淨土 花池寶閣 造金銅栴檀像十萬餘身。卽 易往無人 言

 $\widehat{\mathbb{1}}$ /// (5) 州

 $\widehat{2}$ 氏:②「代

3 忽:『国訳一切経』

 $\widehat{4}$ 十數:23456「數十」

5 爐:③456「香爐」、『国訳一切経』 は 「香爐」

6 顗:①なし

 $\widehat{7}$ 遣:①「造

顗禅師第七<sup>®</sup>

てきたかと思うと、智顗の周囲を三度回るありさまを見た。 から降りてきて、〔それを通って〕十数人の聖僧が香炉を持ち講堂の中に入っ る。『浄名経』を講述していた最中に、突如として宝でできた三筋の階段が空 (五八九~六一八)の天台智顗禅師は潁川の出身で、 〔俗姓は〕 陳氏であ

び請観音懺悔法も実践しましたが、病気になってからは西方往生の思いがます 西方に向き、阿弥陀仏と摩訶般若と観音・勢至菩薩を念じてきました。〔なぜ 薩と勢至菩薩が、今私を迎えに来られました」と応じた。 死して か。私は生まれてからずっと毒器〔のような肉体〕に煩わされてきましたが、 ているのではありません。だから薬でどうして病気を追い払うことができよう 肉体と一つになっているのではなく、また年齢というものは心の状態と合致し ます強くなりました。私は なら〕威神力という点では、これよりも優れた行がないからです。私はたびた 智顗は遂に(臨終の際に)告げて言うに、「私は生まれてからずっと座って 〔病になったときに〕薬を差し出す者がいた。〔智顗は〕「病気というものは 〔毒器のような肉体から〕脱し、安楽な境地に帰着するのです。観音菩 〔聖僧の後に〕ついて浄土に往くはずです」と。

〔そして侍者に〕 『妙法蓮華経』の経題を唱えさせ、讃歎して言った。

〔法華経の〕教えは父母であり

この教えによって智慧と理解が生じる

すばらしい教えであるが思議し難く

これを今日信奉する者はいない

また『無量寿経』 〔の経題〕 も唱えさせ、 讃歎して言った。

四十八の誓願によって

- (8) 歸:①「蹄」
- (9) 令:⑤「今」
- (10) 唱:底本は右に「シ」とある
- (11) 花: ④⑤「華」
- (12) 惠:②③⑥「慧」
- (1) 測:底本①は「漸測」とし、「漸」の左に「ィ无」と

『国訳一切経』は「側」

(4) 絕焉於今日矣:②「絕於今日」、③④⑤⑥「絕於囊日

(15) 花:⑤「華」

(17) 云:②⑥「日」 (17) 云:②⑥「日」

(18) 千:底本①「十」、②③④⑤⑥に依る

(19) 銅:23(4)(5)(6)「銀」

(20) 像: 『国訳 | 切経』 なし

(21) 十萬:底本①は「十」と「萬」の間に「一ィ」とある。

『国訳一切経』は「一十万」。萬:⑥「方」

(22) 身:②「體」

(23) 智:⑥「知」

1

極楽浄土の

宝華・宝池・宝閣は飾られ完成した

〔ところが〕往生し易いのに願求する人はいない

写し、金銅の像や栴檀の像を一〇万体以上も造立した。智者法空大師とも呼ば[生前は]寺院を四五所に造り、僧侶を四千人も得度し、一切経を一五蔵書

れている。

は智顗の死後にその弟子や信者等が経験する瑞相が一○箇条示されているにもかかわらず、『瑞応伝』においてその部分はまったく反映されて 参照せずに理解することはできない。また瑞相に相当する記事は、空から三道の階段が下りてきたという奇瑞を記しているが、『続高僧伝』に 習禅篇(『大正蔵』五〇・五六四上)、『国清百録』 智顗 (五三八~ 五九七) の伝記としては、 灌頂 巻四智者大禅師年譜事跡 (五六一~六三二)『隋天台智者大師別伝』(『大正蔵』 (『大正蔵』四七・八二三上) 五〇・一九一上)、『続高僧伝』 等に立伝されている。本伝もそれらを 卷一七

いない。

九九七年) と社会背景・資料」(『駒沢大学仏教学部研究紀要』三一号、一九七三年)、福原隆善「智者大師別伝」(『現代語訳 なお智顗の伝記に関連する研究には、佐藤哲英「天台智顗の生涯と著作」(『天台大師の研究』百華苑、一九六一年)、池田魯参「天台智顗伝 等がある。 一切経2』大東出版社、

でに左に掲出する。 非濁『三宝感応要略録』巻中(『大正蔵』五一・八四〇上)には『瑞応伝』から取材して掲載されているが、文言に異同があるため、

第十八隋朝智者大師講淨名經感應(出傳及瑞應傳等文)

隋朝智者大師、 諱智顗。姓陳氏、頴川人也。生時地涌一山號大賢、 終時山即隨沒。爲大賢湖也。 講淨名經。 次忽見三道寶隋、 從空而下。 冏

讚曰、善哉智顗 玄悟佛意 吾來影向 感應如是

閦佛土一會、儼然而現。十數梵僧、執香爐入堂、遶顗三匝

2 五)年に入山し、 天台とは、 現在の浙江省台州市天台県にある天台山である。多くの峰々からなる山脈で、 その仏隴峰の麓に国清寺を建て、 天台宗の根本道場とした。 最も高い峰を華頂峰と呼ぶ。智顗は太建七

五七

- ③ 潁川は現在の河南省中部の許昌市にあたる。
- 4 字形が酷似するのでしばしば誤写されることがある。 校本②だけが「陳代」とあり、他のテキストはみな「陳氏」とする。なお底本は「陳氏」として「氏」に仮名「ヨ」を添えている。氏と代は

であったので、ここでは「陳代」ではなく「陳氏」を採用した。 『隋天台智者大師別伝』には「大師諱智顗、字徳安。俗姓陳氏、 頴川人也」(『大正蔵』五○・一九一上)とあるように、 智顗の俗名は陳徳安

ており、「○代」と表記することはない。 名経』を講義していたことを「有陳郡袁子雄奔林百里、又新野庾崇斂民三課。両人登山、値講浄名、遂斎戒連辰、専心聴法」(『大正蔵』五〇・ 九三中)とも記しているので、「陳代」の表記が誤りとは言えないだろう。しかしながら、『瑞応伝』では王朝の呼称としては「○朝」を用い ただし、陳の太建七年に天台山に入ったことを「即陳太建七(五七五)年秋九月初入天台」(『大正蔵』五〇・一九三上)と記し、そこで『浄

- (5) 維摩経玄疏』六巻、 『浄名経』とは鳩摩羅什訳の『維摩詰所説経』三巻である。天台山で袁子雄や庾崇らに本経を講義していた。なお、 『維摩経略疏』一〇巻を著している。 智顗はその経疏である
- 6 瑠璃映徹、 『隋天台智者大師別伝』には 並席天乖、 山陰曲澗、 其在此矣」(『大正蔵』五〇・一九三中)とある。『瑞応伝』では智顗本人が瑞相を見ていることになっているが、『隋天台智者大 琳瑯布底、跨以虹橋、 「有陳郡袁子雄奔林百里、又新野庾崇斂民三課。 塡以宝飾。梵僧数十、皆手擎香炉、従山而出、 両人登山、 登橋入堂、 値講浄名、 遂斎戒連辰、 威儀溢目。香煙徹鼻、雄以告崇。崇称不 専心聴法。

帥別伝』では「雄見…」とあるように袁子雄が見たことになっている。

- ここの描写について、『隋天台智者大師別伝』では臨終の様子として描かれているので補足した。
- では 波羅蜜)を思念するという意味であろう。なお、智顗の師にあたる南岳慧思の『立誓願文』では、毒を盛られて瀕死の状態の慧思が、「一心合 論』巻四三には「是時舎利弗作是念、般若波羅蜜是空相」(『大正蔵』二五、三七四下)とあり、 他説、正憶念般若波羅蜜者、十方現在諸仏、 不善法滅、 心念摩訶般若波羅蜜、亦空無所有、 「摩訶般若」を念じることについて、『隋天台智者大師別伝』には「専称弥陀・般若・観音」(『大正蔵』 向十方仏懺悔、 あるいは般若経を読誦するのかが問われるが、たとえば鳩摩羅什訳『摩訶般若波羅蜜経』巻八に、「能聞受持般若波羅蜜、 「念般若波羅蜜」「誦念般若波羅蜜」「憶念般若波羅蜜」「読誦般若波羅蜜」などと漢訳されている。これらは般若波羅蜜を心に思念するの (6)、二〇二四年を参照)。 善法転増」(『大正蔵』八、二八一下)とあることから、 念般若波羅蜜」(『大正蔵』四六、七八七中)したとある(佛教大学法然仏教学研究センター 意便無愚癡。如是便得三禅」(『大正蔵』二四、一〇三〇下)とある。諸法は空性であるという智慧 亦共擁護是善男子善女人。能聞受持、 念般若波羅蜜は、般若経を読誦することと区別されている。また『大智度 供養、 読誦、 劉宋求那跋摩訳『菩薩内戒経』にも「菩薩坐禅 為他說、 五〇・一九六上)とある。般若経典 正憶念般若波羅蜜者、 『現代語訳 安楽集』一二五頁 供養、 是善男子善女人 読誦、
- 三四中~三八上)の経疏であり、 いたことを伝えている。 智顗の撰述した『請観音経疏』 『隋天台智者大師別伝』にも「先師躬自帥衆、作観音懺法、整心専志」(『大正蔵』五〇・一九四上)とあるように、自らこの懺法を実践して 後の天台ではこれに基づく懺悔法を励行している。 『国清百録』巻一に「請観世音懺法第四」(『大正蔵』四六・七九五中)としてその内容が記録されている。 一巻(『大正蔵』三九・九六八上)は、 東晋の難提訳 『請観世音菩薩消伏毒害陀羅尼呪経』(『大正蔵』二〇· ま
- 身体と精神の健康状態というものは、病気と年齢によるものではないので、医薬品に頼る道理はないという意味である。
- 遣。年不与心合、 初から「脱」であったと考えられる。よって、ここでも「脱」で理解することにした。 から脱して 悩のない境地に帰着することを悦びとする)とあるが、『瑞応伝』のすべてのテキスト及び『普通唱導集』では、みな「死脱休帰」(死して肉体 即真斎也。吾生労毒器、死悦休帰。世相如是、不足多歎」(『大正蔵』五〇・一九六上)とある。『続高僧伝』でも同じく「死悦休帰」(死して煩 『隋天台智者大師別伝』には「……語已、 〈つまり輪廻の境界から逃れ〉、安楽な境地に帰着する〉とする。 薬何所留。智晞往日、復何所聞。観心論中、復何所道紛紜、医薬擾累於他。 右脇西向而臥、専称弥陀・般若・観音。 『隋天台智者大師別伝』『続高僧伝』 奉請進薬、 又請進斎飯、 即云薬能遣病、 報云、非但歩影為斎、 留残年乎。 の「悦」 は、 『瑞応伝』 能無縁無観 では当

解釈した。だからこそ医薬品に頼って生きながらえようとはしなかったのである。 るように、「職を辞す」や なお、「休帰」 は 『荘子』雑篇の徐無鬼第二四に「冀得其来之沢、舜挙乎童土之地、 「郷里に帰る」という意味であるが、ここでは文脈から、 輪廻の人道を辞し、本来身を置くべき覚りの境地に帰ると 年歯長矣。 聴明衰矣。 而不得休帰。 所謂卷娄者也」

12 官職人が死亡したとき、 巧みな伯牙は、親友でよき理解者の鐘子期が逝去したとき、 列伝五七下の揚雄伝にある「是故鐘期死、伯牙絶絃破琴、而不肯与衆鼓。獿人亡、則匠石輟斤、 (郢匠) 『隋天台智者大師別伝』には「索三衣鉢、 の故事による。 知誰可与、唯独明了、余人所不見、輟斤絶絃於今日」(『大正蔵』五〇・一九六上)とある。「輟斤絶絃於今日」は 大工の達人は二度と斧を使うことはなくなったという意味である。匠石輟斤については『荘子』徐無鬼に郢人と匠石 命浄掃灑、 唱二部経、為最後聞思聴法華竟。 弦を断ち切り琴を壊して二度と演奏することはなかったこと。また壁に土を塗る左 讃云、 法門父母、 而不敢妄

雪に基づくようである。

琴の演奏に 慧解由生、 本迹曠大、 『漢書』巻八七

そのように釈尊は五時(華厳時・鹿苑時 いなくなってしまったことを示唆している。 要するに、相応しい伝承者・理解者がいなければ、 は非常に難しい教えであって、誰もが簡単に把握することができない深妙なる教法であり、 (阿含)、方等時(維摩勝鬘)、般若時、法華涅槃時)に基づき教法を順番に説き示してきたが、『妙法 石匠は斧を使って巧みに採石することはなくなり、 したがって、今日これを信奉実践する者は 琴の演奏者は弦を断ち切るしかない。

「易往無人」は、 『隋天台智者大師別伝』には 『無量寿経』巻下の五悪段の初めにある「横截五悪趣、 「聴無量寿竟。 讃曰、 四十八願、 荘厳浄土、華池宝樹、 悪趣自然閉、 昇道無窮極、 易往無人」(『大正蔵』五〇・一九六上)とある。 易往而無人」(『大正蔵』一二・二七四中

承者がいない)という悲嘆を述べているのであろう。 要するに、『妙法蓮華経』と『無量寿経』は釈尊の説かれた無上の教法であるにもかかわらず、これらを信奉し実践する者は誰もいない

爰自撫塵之歳、 ○上)と記されている。 なお往生者としての智顗は、 終于耳順、 臥便合掌、坐必面西。大漸之際、令讀四十八願、九品往生。光明滿山、 唐中期に活動した飛錫(生没年不詳)の『念仏三昧宝王論』巻中において初めて現れるようである。 天樂遞奏、 生于淨土」(『大正蔵』 四七・一四 「智者大師、

- を出す役職を意味する。『十誦律』 那は dāna の略とされる漢梵混淆用語であり、 原文の「維那」とは karma-dāna の漢訳で、事 .西国諸寺、 知教浄果菜、 知看苦酒中虫、 那是梵音、略去羯磨陀字」(『大正蔵』 五四・二二六中)とある。 毎於禺中之時。授事便鳴健稚。 知飲食時行水、 巻三四に「是事如是持、作維那比丘。応知時限、 主に教団や寺院におけるあらゆる雑務に広く熟知しており、それを掌管するとともに僧侶に指示 衆散乱語時弾指」(『大正蔵』二三・二五〇中)とあり、 (karma) を授 (dāna) けるので「授事」とも呼ばれる。また「維」 授事者、 梵云羯磨陀那。陀那是授、 知唱時、 知打揵稚、 羯磨是事。 知掃灑塗治講堂食処、知次第相続敷床 意道以衆雑事指授於人。旧云維那者非 義浄の 『南海寄帰内法伝』 は漢語の網維 巻四に、
- 15 応為。言訖加趺唱三宝名。 『隋天台智者大師別伝』には「誡維那曰、人命将終、聞鐘磬声、増其正念。唯長唯久、気尽為期。云何身冷、 如入三昧。以大隋開皇十七年歳次丁巳十一月二十四日未時入滅。春秋六十、僧夏四十」(『大正蔵』五〇・一九六中) 方復響磬。 世間哭泣、

とある。

- 16 千余人」(『大正蔵』五〇・一九七下)とあるので、ここは校本の「四千人」に従った。 智顗が得度させた弟子について、底本は「四十人」とあるが、校本は「四千人」に作る。また『隋天台智者大師別伝』には 「親手度僧一万四
- 17 万軀、伝弟子三十二人、得法自行不可称数」(『大正蔵』五〇・一九七下)とある。 『隋天台智者大師別伝』には「銑法師云、大師所造有為功徳。造寺三十六所、大蔵経十五蔵、 親手度僧一万四千余人、造栴檀金銅素絵像八十
- 18 七七下)とあるが、古い資料には見当たらない。 智者法空大師については、 『仏祖統紀』巻六に東土九祖をあげて、その第四祖として「四祖天台智者法空宝覚霊慧大禅師」(『大正蔵 四 九 ·

#### 僧道喩第八

忽死、 白衆人曰、 匝、花便開敷、 即便命終。 大、心小卽小。言訖像遍於虛空。 明星出時、 花隨萎落。阿彌陀佛告言、汝且還彼國、懺悔衆罪、 隋朝僧道喩、 經七日却蘇云、初見一賢者往生至寶池邊。賢者遶花三 爲喩念佛。 時開皇八年矣。 我來迎汝。汝造我像、 於開覺寺念阿彌陀佛、 遂入而坐。 明星出時、 喻遶花三匝、花不爲開、 即依香湯沐浴、一心懺悔。 因何太小。喻白言、心大卽 化佛來迎、光明。 造栴檀像長三寸。 香湯沐浴。 以手撥花、 衆皆聞見 後道喩

#### 僧道喩第八

隋(五八一~六一八)の僧道喩は開覚寺で阿弥陀仏の名を称え、身の丈三寸でしまいました。

てあのように小さいのだ?』と問われました。私は、『心が大きければ大きなはお前を迎えに行こう。〔ところで、〕お前は私の像を造ったようだが、どうしり、これまでの多くの罪を懺悔し、香湯で沐浴せよ。金星が空に輝くとき、私〔そこにお出ましになられた〕阿弥陀仏が、『お前はしばしもとの世界に帰

<sup>(1)</sup> 僧道喩第八:底本は表題の左に「往姓惡集僧道喩第八

意味は未詳。①は「往生要集」とだけある

- (2) 却:底本は「カヘテ」の左訓あり
- (3) 云:②⑥「日」
- (4) 花:⑤「華」
- (5) 花:⑤「華」
- (6) 三匝花: ⑥なし
- (7) 大:⑥「太」
- (8) 光明: 3456「光明照室」
- (9) 命:『国訳一切経』なし

言い終わるや、阿弥陀仏のお姿は虚空中に行きわたるほど大きくなりました」像になりますし、心が小さければ小さい像になってしまいます』と答えました。

〔蘇生した道喩は〕すぐさま香湯で沐浴し、ひたすら〔これまでの罪を〕懺

悔した。そして人々に「どうか私のために念仏してください」とお願いした。

金星が空に輝く時、化仏が来迎し、光明に照らされた。〔その場に居合わせ

た〕人々はみな〔この瑞相を〕見聞した。すると道喩の命は尽きてしまった。

開皇八(五八八)年のことである。

1 川県立金沢文庫、一九八〇年)。なお、本伝は『今昔物語集』巻六第一七話に「震旦開覚寺道喩造弥陀像生極楽語」として採用されている。 僧伝の中に捜索することはできない。また『漢家類聚往生伝』にも引用されている(『金沢文庫資料全書』第四巻浄土篇(一)、二一九頁、神奈 Ŧī. 道喩 以下に文言の異同があるので参考までに非濁『三宝感応要略録』巻上(『大正蔵』五一・八三一上)を掲出しておく。 (『大正蔵』四七·二六六下)、志磐『仏祖統紀』巻二七(『大正蔵』四九·二七四中)等に立伝されているが、『浄土論』や『続高僧伝』等の (?~五八八)の伝記は非濁『三宝感応要略録』巻上(『大正蔵』五一・八三一上、「出瑞応伝」とある)、王日休 『龍舒増広浄土文』

第十三隋朝僧道喩三寸阿彌陀像感應(出瑞應傳)

何太小。喻曰、心大即大、心小即小。言已像遍於虚空。 入而坐。喻遶花三匝、不爲開。以手撥花、花隨萎落。 隋朝僧道喩、 即便命終。時開皇八年矣。 於開覺寺、念阿彌陀佛、 造栴檀長三寸。 阿彌陀佛告言、汝且歸彼國、 後道喩忽死、經七日却蘇云、 即依香湯沐浴、 一心懺悔。 初見一賢者、 懺悔衆罪、 謂衆人曰、 香湯沐浴。明星出時、我來迎。汝造我像、 爲喩念佛。 往生至寶池邊。賢者花三匝、花便開敷、 明星出時、 化佛來迎。光明衆皆聞 因 遂

- 2 州の開覚寺であろう。 県を含む地域である。 「仁寿之歳、弘塔四方。有勅召揆。 開覚寺については、『続高僧伝』巻二六感通篇下にある釈智揆に、 魏州とは現在の河北省邯鄲市の大名県・魏県・館陶県、 送舎利於魏州開覚寺」(『大正蔵』五〇・六七三下)とあるように、 隋の仁寿年間に文帝によって三度行われた仏舎利頒布の際のこととして、 河南省濮陽市の南楽県・清豊県・範県、 釈智揆が舎利遣使僧に任命派遣された魏 山東省聊城市の冠県と幸
- 3 「心大即大、心小即小」の発話者について、 本伝を取り入れている『今昔物語集』 では阿弥陀仏になっている。また「像遍於虚空」の

と考えられる。 ように大きくなったということであり、それは「心大即大」との関連から、道喩の願往生心が以前よりも大きくなったことを示唆しているもの について、ここでは三寸の仏像ではなく、 道喩の目の前に出現された阿弥陀仏の姿そのものと理解した。仏身が虚空のすみずみまで行きわたる

登法師第九

之日、 口授阿彌陀佛名、勸共往生。 隋朝登法師、 香雲遍一切聚落。 於幷州興國寺、講涅槃經。道俗來聽。若長若幼、 至開皇十二年、異香迎接。殯送

1 登法師第九:底本はこの表題の下に「淨土論ニ云、隋 、世燈法師云云」とあり、①は「淨土論云隋世燈法

師云云」とある

2 幼:底本①「幻」、②③456に依る

3 勸:『国訳一切経』 は

4 接:底本は「ヤカテ」の左訓あり

5 遍:3456「遍布」

1

登法師第九①

にも、阿弥陀仏の名号を〔称えるべきことを〕伝授し、みなが極楽に往生する た。出家者と在家者とを問わず聞きにやって来た。〔登法師は〕大人にも子供 隋(五八一~六一八)の登法師は幷州の大興国寺で『涅槃経』を講義してい

た。葬送の日には、 開皇一二(五九二)年、不思議な香りが漂ってきて、〔登法師を〕迎え導い 香煙でできた雲が〔周囲の〕すべての村落にたちこめた。

ように勧励した。

隋世燈法師者、 住幷洲興国寺。幼而出家、 精進練行、道心弥固。講涅槃経一部、 道俗来者、若幼若長、乃至沙弥已上、終不許立参。即命令

づく。その全文は以下の通りである(『大正蔵』四七・九八上)。 底本にはこの表題の下に「浄土論ニ云、隋ノ世燈法師云云」とあるように、本伝は迦才の『浄土論』巻下の往生人相貌の第三「燈法師」 に基

生浄土也。 十二年内、於本寺寿終。時挙衆聞有異香。上路之日、西方香雲来迎、遍一聚落墎下。人聞莫問老少男女已上、普送林所、 与説妙法。口授来者阿弥陀仏名、勧共往生西方浄土。又一生行業、清浄燃香、念誦福多、慈悲特甚、飛鳥鳩鴿等、恒就掌食去。 既有此相。 隋開皇 必得往

- 2 すでに述べたように迦才『浄土論』では「燈法師」とある。いずれにせよ、その具名は未詳である。
- (3) に大興国寺を為る」(『大正蔵』五〇・六六七下)とあるように、文帝が即位する前、北周の宰相のころに既に全国四五州に各一寺を設けて、 提を弔うために建造し、後に全国各州に設置した寺院である。『続高僧伝』巻二六の釈道密伝に「其れ龍潜の経る所、 大興国寺とは、隋文帝(楊堅)が生まれた般若尼寺が廃仏で破壊されたことにより、帝位に就いた後の開皇四(五八四)年、自らの両親の菩 四十五州に皆な悉く同時 す

八七)や彦琮(五五七~六一〇)がいる。なお幷州とは現在の山西省太原市・大同市や、河北省保定市の一帯を指す古地名。 - 州の大興国寺については、煬帝(楊広)が皇太子のときに自分の邸宅を改装して建てた寺院である。ここに住した者に、 法願 (五二四~五

べて大興国寺に改額しているようである。

4 て往生を期していたのは道綽を彷彿させる。 師と同じ隋代における『涅槃経』の講経者として慧晅、 南北朝から隋唐にかけては講経が盛んに行われていた。とりわけ『華厳経』 慧弼、 智脱、 靖嵩、慧隆等がいる。また『涅槃経』の講経をしながらも口称念仏を称え 『維摩経』 『妙法蓮華経』『涅槃経』は多く講義されていた。

#### 洪法師第十

#### 洪法師第十

せて、阿弥陀仏を目の当たりにしたいものだと願っていた。に精励し、金銭や宝物を手にしたことはなかった。いつも西方浄土に思いを寄隋(五八一~六一八)の寿洪法師は幷州の出身である。生涯にわたって修行

「私は西方浄土〔に往生すること〕を願っております。天上〔の兜率天〕に生臨終の時に、兜率天の童男や童女らが迎えに来たのを見て、寿洪法師は、

- 1 俱ナリ。不可思議深、ノ深義不可ナリ」とあり、① 注 洪法師第十:底本はこの表題の左に「名ハ別ニシテ義 は「名別義俱不可思議深、ノ深義不可」とある
- 言い終わるや逝去した。それは仁寿四(六〇四)年のことだった。
  - まれるつもりはありません」と言った。 門弟たちに念仏させ、「西方浄土の阿弥陀仏がお迎えに来られた」と述べ、

- 2 見:②なし
- 3 彌陀佛:③456「阿彌陀佛」
- $\widehat{4}$ 云:②⑥日、『国訳一切経』は「云」
- 1 場主洪法師」に基づく。その全文は以下の通りである。 洪法師とは後述するように『仏祖統紀』に従えば「寿洪法師」であろう。本伝は迦才の 『浄土論』巻下の往生人相貌第四 「隋世幷洲漢王内道

仏。倏忽之間、即見西方浄土化仏菩薩来迎。還告大衆、所期境界浄土菩薩、今已至来。於即寿終。(『大正蔵』四七·九八上) 臨欲終時、 隋世幷洲漢王内道場主洪法師者、去仁寿四年内人。童子出家、一生精進、手不捉銭、供養三宝、 心眼明净、乃見兜率天上天男天女来迎。遂近法師、執捉袈裟、称欲上天。法師責曰、 我不期彼処、不肯従去。在傍徒衆、 摂化有縁。亦偏注心作見仏業、 念弥陀

なお、志磐の『仏祖統紀』巻二七浄土立教志にある「寿洪」と内容が一致する。

寿洪、汾陽人。常念往西方。将亡、見兜率天童子来迎。師曰、我心期西往、不生天上。即令衆念仏。遽云、仏従西来矣。言訖而化。 四九・二七四中) (『大正

- 2 幷州は現在の山西省太原市・大同市や、河北省保定市の一帯を指す古地名。
- (3) 臨終に天の神々の来迎を拒み、西方浄土への往生を願う者として、『瑞応伝』には他に蔵禅師第十六や僧道昂第二十がある。

#### 恵遠法師第

### 曇鸞法師第二

できます。 はまれん では、 このでは、 このでは、

# 道珍禅師第三

乗テ、手ヲ擧ケテ言ハク曰ク、珍禅師、汝カ業已ニ円ナリ。好ク其ノ 亡ノ後ニ経函ノ中於リ存生ノ遺記(を) リニ臨ム夜、山ノ頂ニ数千ノ炬火ヲ列タルカ如シ。異香、ノーニュー・ 心ヲ用井ヨ。故ニ来ルニ相ヒ報ス。定テ西方ニ生 ヲ誦シ僧ニ俗ス(こと)多シ。時アテ又夢ミル。一人、白銀ノ楼臺ニ ス。何カ故ソ聴サ不ル。船二上レル人ノ云ク、師、業未夕円ナラ ヲ求ム。船ニ上レル人聴サ不。珍云ク、貧道ニシテ一生西方ノ業ヲ修 ニ見ル。 梁朝ノ道珍禅師、リャゥテゥ [未]。未夕弥陀経ヲ誦シ幷 (に) [未]ル前、並ヒニ人ニ[於]説カ不。 水アリ、 百人船ニ乗テ、西方ニ往(か)ムト欲シ、 廬山ニシテ [於] 念佛 (す)。因ニ水観ヲ作ス。ロサン 浴室ヲ營マス。是於船ノ人、一時 収メ得タリ。 (まれ)ムト。終ハ 未タ終ハラ 寺ニ満ツ。 乃チ附載である。夢

#### 僧崖第四

ノ心義ヲ守ル。哭スルコト无シ也。 左手ノ五指ヲ焼ク。道俗十方之ヲ擁ス。而モ哭ス。師ノ曰ク、但菩薩 不。毎二山林ニ遊ヒテ以(て)日ヲ終ス。人問ハク、スペッテ゚ 後周朝ノ僧崖、 (えて) 曰ク、 日ク、心既ニ痛ムコト无シ。指何ソ痛カラム也。火ヲモテ手掌ヲ 是ヲ悪ム可シ。我之ヲ思フ耳。城ノ西ニシテ 益州多寳寺ニ住ス。性ーャラシウ 人問ハク、 語言少ニシテ、 痛シヤ否ヤ。 嬉\* 戯 二 何カ故ソ。 離り 答 ラ

> 風、馬ノ耳ニ過ルカ如シトヲモフ。手ヲ焼キ身ヲ滅シテ、 空ニ乗テ西ニ没(するを)。 ハ見ル、天花及ヒ僧崖、 菩薩ノ権化ナリ。大心平等ニ非ス自ハ、何ソ能ク一切ヲ恭敬セム。或 セ令ムト欲フナリ。弟子ニ謂テ曰ク、我滅度ノ後ニ、好ムテ病人及 **囂薄ニシテ、佛ヲ見テハ、故木ノ頭(に)像リトヲモヒ、** 生ヲ縁スルニ、忍ヲ行(す)ル事能ハ不。今観ス、忍ハ不者ヲ忍 焼クニ、骨髄沸湧(す)。 (び) 醜陋ノ者幷ヒニ畜生ヲ供養セヨ。凡ソ斯之徒、 (ば)シム、焼カ不ル者ヲ焼カシム。又衆ニ告テ曰ハク、 斑ナル納ヲ披テ、錫杖(もて) 六百僧ト与ニ 上世 人其ノ故ヲ問フ。答(えて)曰ク、諸ノ衆 多ク是レ諸佛 経ヲ聞テハ 佛法ヲ信重 未ジャナク

# 恵命禅師第五

# 静靄禅師第六

後周ノ朝ノ静。靄禅師、在俗ノ時、寺二入テ地獄ノ變相ヲ見ル。同輩シュラテラ・シャウマイ

顗禅師第七

(ち) 三道ノ寳階ノ空従リ而モ下ルヲ見ル。十数ノ梵僧、爐ヲ執テ、隋朝ノ天台顗禅師、潁川ノ人ナリ。陳ノ氏、浄名経ヲ講セシ次ニ忽済が、

(を)今日ニ[於]絶タリ矣法門ノ父母 恵解ノ由生 微妙ニシテ漸測リコト難キコト 焉

又无量壽経ヲ唱ヘテ、讃テ曰ク、

即(ち)智者法空大師也。

『四十八願ノ 荘厳ノ浄土 花池寳閣 往キ易クシテ人无シーの十八願ノ 荘厳ノ浄土 花池寳閣 往キ易クシテ人无シーの十八願ノ 荘厳ノ浄土 花池寳閣 往キ易クシテ人无シーの一人、経ヲ寫セルコト十五蔵、金銅栴檀像ヲ造ルコト十万餘身。 ロ十八願ノ 荘厳ノ浄土 花池寳閣 往キ易クシテ人无シーの一人、経ヲ寫セルコト十五蔵、金銅栴檀像ヲ造ルコト十万餘身。

#### 僧道喩第八

者ヲ見ルハ、往生シテ寳池ノ邊ニ至ル。賢者花ヲ遶ルコト三匝(す)三寸。後ニ道喩忽ニ死(し)テ七日ヲ経。却、蘇リテ云ク、初一ノ賢「朝ノ僧道喩、開覺寺ニ於、阿弥陀佛ヲ念ス。栴檀ノ像ヲ造ルコト長なる。

チ命終シヌ。時ニ開皇八年矣。 ヨ。明 星 出ル時、化シテ佛来テ迎フ。光明アリ。衆皆聞見ス。即便□ヒッシルヤゥ \*\* チ依テ香湯沐浴シテー心懺悔ス。衆人ニ白テ曰サク、喩カ為ニ念佛セョーををする。 大ナリ。心小サケレハ即チ小サシ。言 訖テ像虚空ニ [於]遍ス。即 レルコト、何ニ因テカ太タ小サキ。喩白テ言サク、心大キナレハ即チ 香湯沐浴シテ、明星出テム時ニ、我来テ汝ヲ迎へム。汝、我像ヲ造るがある。 匝スルニ、花開(く)ルコトヲ為不。手ヲ以テ花ヲ撥クニ、花随テ萎 シホ ルニ、花便(ち)開敷ケヌ。遂ニ入テ而モ坐シヌ。喩花ヲ遶ルコト三

#### 登法師第九

聚落ニ遍ス。 コトヲ勧ム。開皇十二年ニ至テ、異香迎接ス。殯送之日、香雲一切ノストラない。 ク。若シハ長、若シハ幻、口ニ阿弥陀佛ノ名ヲ授ケテ、共ニ往生セム 隋朝ノ登法師ハ幷州 ノ興国寺ニ[於]涅槃経ヲ講 (ず)。道俗来テ聴

#### 洪法師第十

リ迎ルヲ見ル。法師ノ曰ク、我ハ西方ヲ期ス。天上ニハ生(ま)レ不 ト。徒衆ヲ令(て)念佛(せしむ)。口ニ云フ、西方ヨリ仏来タリト 念シテ弥陀佛ヲ見ラムトヲ期シキ。臨終ノ時ニ兜率天ノ童男童女ノ来 隋朝洪法師ハ幷州ノ人ナリ。一生精進シテ錢寶ヲ執ラ不。常ニ西方ヲ<sup>ヘマテャコゥ</sup>

> テ迎へタマへト也。 言訖ハテ命終シヌ。 仁壽四年 E 當レリ矣。

(さいとう たかのぶ 嘱託研究員、 知恩院浄土宗学研究所嘱託研究員

(そわ よしひろ 研究員、 仏教学部教授

かとう ひろたか 研究員、 仏教学部講師

(ながた まさたか (おがわ ほうどう 嘱託研究員、非常勤講師 嘱託研究員、 非常勤講師

# 聖光『徹選擇本願念佛集』訳注(二)

# 上野忠昭

ており、鎮西教学理解には必須と思われるところである。集』に加えて『徹選択本願念仏集』を撰述した理由について述べられおよび注である。この部分は特に、『選択集』第十六章に説かれる八および注である。この部分は特に、『選択集』第十六章に説かれる八および注である。この部分は特に、『選択集』第十六章に説かれる八はい録)浄土宗鎮西流二祖聖光撰『徹選択本願念仏集』上・後半、す

(キーワード)・聖光 ・弁長 ・徹選択本願念仏集 ・選択本願念

はじめに

仏集 ·二十二選択

に説く八種選択に、さらに広く経論類から選択の内容を抽出して二十集』の第九章から第十六章までの註釈である。特に、法然が第十六章巻上の後半部分に、現代語訳および注を付する。後半部分は、『選択鎮西派二祖聖光(一一六二~一二三八)撰述の『徹選択本願念仏集』前号(『法然仏教学研究センター紀要』第10号)に続いて、浄土宗

なので、その参考内容の一一について明記はしていない。

立ている。引用の出典などについて、前半では扱わなかった江戸時代っている。引用の出典などについて、前半では扱わなかった江戸時代ったいる。引用の出典などについて、前半では扱わなかった江戸時代の学値妙瑞訂補『徹選択集』を撰述した意図を二点挙げて巻上を締めくくるので、その参考内容の一一について明記はしていない。

正しいものであることを強調する。また、最後尾に、『選択集』に加工種を加え、「選択」という内容が諸経論や諸師の説に裏付けられた

#### 凡例

- 補った読みは( )で示した。 「当主宗全書」にある振り仮名はルビで示し、訳者が 点もある。『浄土宗全書』にある振り仮名はルビで示し、訳者が 点もある。『浄土宗全書』巻七所収の天保版を用いた。ただし、巻
- 下段に配した。本来は原文を提示すべきであるが、紙数の都合で(2)上下二段とし、上段は訓読、上段に対応する箇所の現代語訳を

提示していない。

- (3) 注は末尾に付した。
- した。 用漢字を基本としたが、注の引用文については原文の字体を尊重(4)訓読においては、漢字は旧字体、現代語訳と注においては、常
- カナで表記し、送り仮名はひらがなで附した。(5)注の引用文はできる限り訓読し、原文がカタカナの箇所はカタ
- は、これらは省略して表記していない。
  (當:再読)」のように表記した。ただし、注の引用文の訓読で(不)」「か(乎)」のように表した。再読文字は「當に~べしかなで表した方が読みやすいと思われる場合は、例えば「ず
- (7) 訓読および現代語訳中の文献名は 『 』で囲んだ。

- (8) 引用や説明される語句には「 」を付け、引用中の括弧は、
- 《 》とした。
- (9) 割注の小文字は〈 〉で囲った。
- (10) 訳文中、訳者が補った部分は〔 〕でくくった。
- (11) どの術語の訳かが明らかにした方がよいと思われる場合は、
- )内にもとの術語を示した。
- (1)「問曰」「答曰」等の問答の冒頭には、訳文において【問】【答】

のような記号を挿入した。

(13) 叢書については左のような略号を使用した。

『大正蔵』 『大正新脩大蔵経』大蔵出版

『浄全』 『浄土宗全書』山喜房仏書林

『続浄』 『続浄土宗全書』山喜房仏書林

頁。(2) 妙瑞訂補『徹選択集私志記』三巻:『浄全』八・一一四頁~二四六(2) 妙瑞訂補『徹選択集私志記』三巻:『浄全』八・一一四頁~二四六伝灯提耳籤』二一巻を編纂した。『新纂浄土宗大辞典』参照。

答奮迅鈔』を著し聖光教学の顕彰に努め、伝法にも造詣が深く『浄宗寺三四世、飯沼弘経寺五三世を歴任。『徹選択集私志記』『鎮西名目問(1) 妙瑞:~天明七年(一七八七)二月二五日。増上寺学頭、鴻巣勝願

#### 訳

の云く、念佛の行者往生の願を發して、或は三萬返を修し、或は五萬につい第九篇に、「念佛の行者四修の法を行用すべ(可)し」とは(者)、師第九篇

訓読

訳注

について、師法然上人は、「念仏の行者が往生の願を起こし、三万返第九篇に「念仏の行者は、四修の法を用いるべきである」とあること

可思ひ合すべ(可)し(也)。 六萬等を修し、臨終に(于)至るまで退轉無からし(令) 此れ則ち四修の 之 念佛なり 也。 此の意を以て能く能く むるは

讃ぜざ 機熟し時至て其の行成就する(之)時、 第十篇に、「彌陀の化佛、 念佛を讃嘆したまふ。 (不)、唯だ念佛の行を讃嘆したまふ」とは(者)、所謂る念佛行者 (不) ることは 此れ則ち我が本願の故なり(也)。十二部經を (者)、 來迎して聞經の 此れ則ち其の本願に非ざるが故なり 彌陀の化佛、 (之) 善を讃嘆したまはず 來たりて(而)

好人(也)。又、觀音勢至の(之)二尊、 第十一篇に、「雜善に約對して念佛を讃嘆したまふ」とは(者)、 (也)。 れは是れ上上人なり(也)。最勝人なり(也)。好人なり(也)。妙 無始從り生死に輪廻し、今度念佛に遇ひて往生を得べ(可)し。 朋友知識と爲て(而)影護 我れ

を垂れ増上の勝縁と爲て行者を離れず 尤も殊勝なり(也)。 不。 此の現益を思ふに、 念

佛の行者、

此

くよく念頭におくべきである。 のないようにするのが、 を修し、あるいは五万・六万返等を修し、臨終に至るまでやめること 四修の念仏である」と仰った。この趣旨をよ

陀仏の本願でないからである。 に整い、時が至って、念仏行が成就する時、阿弥陀仏の化仏が来迎し される」とあることについて、つまり念仏の行者が、その資質が十分 経の題名を聞いた(聞経)善行を讃嘆せず、ただ念仏の行のみを讃嘆 であるからである。十二部経の聞経を讃歎されないのは、 て、念仏を讃嘆される。これは〔念仏の行が〕 第十篇に「阿弥陀仏の化仏が、 [臨終の下品上生の人を迎えに来て] 阿弥陀仏ご自身の本願 聞経が阿弥

る。 が、親しい友人や知人であるかのように常に、影のように付き従い守 しく好ましい人である。また、観音菩薩と勢至菩薩の二人の尊い菩薩 最も勝れた人である。希有なる人である。好ましい人である。すばら 極楽に往生することができる。これは〔人の中の〕上上の人である。 みの世界を輪廻してきた。この度の生において、念仏の教えに出会い 歎される」とあることについて、私たちは、はるか昔より生死の苦し 第十一篇に「念仏以外の雑多な善行と対比して、 ない。この現世における利益を思うと、念仏の行は最も勝れた行であ ってくださって、往生のための勝れた縁となって行者を見離すことは 〔釈尊が〕念仏を讃

第十二篇に 「釈尊が弟子阿難に、 定善・散善という諸行を授けず、

聖光 『徹選擇本願念佛集』訳注(二)(上野忠昭 第十二篇に、

「釋尊定散の行を付屬したまはず

(不) 唯だ念佛を以て

なり 0) 號を付屬したまふ(也)。 而も阿難に對して此の經を流通したまふの(之)時、 智人は其の名號を以て往生の 智人は智人を知る。 して一向に專ら彌陀佛の名を稱せしむるに在りと〈已上〉。知んぬ。 是れ南無阿彌陀佛なり て憶持不忘の(之)德有り。佛の言く、 觀經の意「汝好持是語」等とは(者)、 阿難に付屬したまふ」とは (可)しと(也)。然るに此の觀經は佛の隨自意に約せば(者)、但だ (也)。之れに依て善導の云く、佛の本願に望むれば意ろ、衆生を (之) 文なり (也)。好く此の觀經を聞持して我が滅度の後に 也)。 是の故に、 念佛行者、 (也)。是の故に佛名を以て阿難に付屬したま (者)、 (之) 本願と爲すと知りたまふが故に。 釋迦の(之)智人有て、彌陀の(之) 尤も肝に染むべ(可)きのみ 師の云く、 汝は是れ憶持不忘の(之)人 阿難は是れ釋尊弟子の中に於 此れは是れ、 彌陀の(之)名 (於) 弘通すべ 至極最要 軍)。

佛の 秘術を具足せし(令)めず(不)。既に大乘の(之)教理に違し、又、 滿足すべ(可)からず(不)。然るに、今『選擇集』 近代の有人の云く、夫れ菩提心は 之 也。 (可) からず (不)。菩提心を發さず (不) (之) 一行を以て其の往生の 悲母なり 菩提心を發さず (也)。 佛海の(之)源底、法門の(之) (不) んば (之) 淨業と爲して、 者 (者) 菩薩の 大乘の んば (者) (之) 功徳成就すべ (之) 慈父、 の意は、 菩提の 如來の正覺、 奥藏なり 菩薩の 但だ念

ば、 修行を満足して悟りを開き如来となることはできない。 では奥深い蔵で大切にされているものである。菩提心を起こさなけれ 母親のようである。 教徒にとって慈愛に満ちた父親のようであり、菩薩にとって慈悲深い 近ごろのある人が次のように云っている。そもそも菩提心は、 弘めるために伝えたとき、阿弥陀仏の名号を託されたことがわかる。 身の名号を本願とされたことを知ったので、 智者を知る。したがって智者である釈尊は、智者である阿弥陀仏が自 ひたすら阿弥陀仏の名を称えさせることにある」と云われた。 を念頭に置くならば、この経をお説きになった釈尊の意図は、 属されたのである。 尊が自らの意志によって解かれたという趣旨からみれば、ただ南無阿 釈尊は「〔阿難よ。〕そなたは記憶を保ってを忘れない人である。この 子の中で、 とも肝に銘じておかなければならない」とおっしゃった。『観無量寿 ただ念仏のみを授けられた」とあることについて、 弥陀仏と唱えることを勧めている。したがって、仏名のみを阿難に付 世に広めよ」とおっしゃった。ところが、この『観無量寿経』は、 経』の趣旨を述べると、「汝好持是語」等について、阿難は釈尊の弟 「これはまさしくこの上もなく重要な文である。念仏の行者は、 『選択集』に説く内容は、 『観無量寿経』の教えをよく聞き、よく憶えて私が入滅したのちに、 菩薩の修行で得る功徳を成就できない。菩提心を起こさなければ 記憶を保って忘れないというすぐれた徳性を持っている。 海のような仏教の教えの深い底であり、 経の趣旨を汲んで、善導大師は ただ念仏の一行のみが浄土に往生のための 阿難に 『観無量寿経』 「阿弥陀仏の本願 師法然上人は、 それなのに、 教えの中 人々に 大乗仏 もつ を

菩薩の(之)行を去る。何ぞ往生極樂を遂んや(耶)と〈云云〉。菩薩の(之)巧度に背けり。若し爾らば、大乘の(之)敎なりと雖も、

菩提心なり。には(者)二有り。一には(者)凡位の菩提心、二には(者)聖位の此の難、尤も愚かなり(也)。所以へは(者)何んとなれば、菩提心

根を修して佛道を成ぜんと願ずるなり(也)。(也)。六度の菩薩の菩提心とは(者)萬行諸波羅蜜一切の(之)善一華一香一稱一禮の(之)功德を以て佛道を成ぜんと願ずるなりには(者)六度の菩薩の菩提心なり。薄地の凡夫の菩提心とは(者)、凡位の菩提心に就て亦二有り。一には(者)薄地の凡夫の菩提心、二

念佛の 薄地の とは なり。 佛果に歸せんと願ず。 能ず(不)、入聖得果に堪えざ(不)るの(之)根機なり。是の故に、 又、菩提心に二有り。 (者) 所謂る六度萬行是れなり(也)。今、 菩提心願とは 之 之 一行を修して、先づ近く淨土に生ぜんと願じ、 凡夫、底下の 「法門無盡誓願知」とは(者)、法門萬差なれば無智下 (者) 一には(者)菩提心願、二には 此れは是れ菩提心願なり 所謂る四弘誓願是れなり(也)。菩提心行 (之) 我れ等は、斷惑修理の (也)。 此の宗の意は (者) 菩提心行 又 (之) 觀行に 四弘誓願 次に遠く (者)

か、云々。
が、云々。

道の修行を成就しようと願う心である。六度の菩提心とは、すべての一つのは〔十地に入る前の〕凡夫の位の菩提心には、また二つある。一つめは、薄地の凡夫の菩提心である。一つめは、神地の凡夫の菩提心、二つめは〔十地以上の〕聖人の位の菩提心である。一つめは、薄地の凡夫の菩提心、二つめは〔十地以上の事理人の位の菩提心である。その理由は、菩提心には二つある。

善行・さまざまな菩薩の修行、一切の善の因となる行為を修して仏道

の修行を成就しようと願う心である。

ある。 。 ある。 往生を願い、つぎに更にその先にある仏の悟りの位に至りたいと願う。 が不可能な、 はない底下の私たちは、 この浄土宗の趣旨の述べると、〔能力の劣る〕 ゆる六波羅密を成就するためのあらゆる修行(六度万行)である。 また、菩提心にも二種ある。一つめは菩提心願、二つめは菩提心行で 菩提心願とは、 したがって、 聖人の位に入って悟りを得ることのできない資質の者で まずは念仏の一行を修して、 いわゆる四弘誓願である。菩提心行とは、 煩悩を断じ真理を求める観の修行をすること 薄地の凡夫、これ以下 到達可能な浄土への

に能ず は強く、 の意は、 根の 亦是れ菩提心願なり て此の穢國に還來して苦の衆生を救攝すべ が分に當れり。 阿耨菩提なり 亦近遠有り。 (之) 行は凡夫の堪ゆる所に非ず。易行易往の 而 門を行じて淨土に往生しての 之 之 佛道を成ぜんと願ずるも亦是れ菩提心願なり(也)。 又、 不 南無とは(者) 忍力の根は弱し。 輩は之れを知ること能はず 近廻向とは(者) (也)。此れは是れ菩提心願なり(也)。又、 故に之れを廢するなり 須く念佛往生の(之)後、三解脱を證し、 (也)。然れば則ち、 作願廻向なり (也)。 設ひ菩提心願を發すと雖も、 往生極樂なり 之 不。 後、 (也)。全く以て難に非るか 今時具縛の凡夫は煩惱の境 (須:再読) 無盡の法門を修習して 是の故に、 (也)。 此の廻向に約せば 之 法、 遠廻向とは しと要するも、 更に菩提心行 念佛の 不惜身命の 六神通を得 尤も我れ等 (者) 善導 之 (者)、

(不)、羽翮成就して則ち能く遠く飛ぶが如し」と。未だ成ぜざ(未:再読)れば逼て高く翔し(令)むべ(可)からず之れに依りて『大智度論』に云く、「新發意の菩薩は譬ば鳥子の雙翼

**义、『論』に云く、「譬ば鳥の翅無くして高く翔ること能はざ(不)る** 

ても、 願である。そうだとすると、 には分相応である。必ず、念仏によって極楽に往生した後、 凡夫には不可能である。 りを得ることに廻向することである。また、身命を惜しまない修行は 楽に往生しようと廻向することである。 行における善根功徳を目的に振り向けること(廻向)である」とする。 提心願である。また、善導の教えは、「南無とは、願を起こして、 土に往生したのちに、限りなく多岐にわたる仏のすべての教えについ れを知ることはできない。そこで、念仏という一つの教えを行じて浄 あるのは、 これは菩提心願である。また、 ある。まったく、非難は当たらない。 べき煩悩は強く。耐え忍ぶ力は弱い。たとえ菩提心願を起こしたとし 苦しんでいる者たちを救い取らなければいけないと求めるのも菩提心 相・無願の三解脱三昧を証し、 この廻向という立場に立つと、近と遠の二つがある。近廻向とは、 て、繰り返し修行して悟りに至ろうと願うことであり、これもまた菩 菩提心行に耐えることができない。 仏の教えは多岐にわたり、 行じ易く往き易い教えこそ、もっとも私たち 今の煩悩に縛られている凡夫は、 六神通を得て、この娑婆世界に帰って 四弘誓願の中の 智慧が無く資質の低い者は、 遠廻向とは、この上もない悟 ゆえに菩提心を捨てるので 「法門無尽誓願知」 空・無 対治す 修 そ لح

である」と云う。
せてはいけない。翼が完全にできて遠く飛ぶことができるようなものはてはいけない。翼が完全にできて遠く飛ぶことができるようなもの鳥の子どもが両方の翼がまだできていなければ、追いたてて高く飛ばこのことによって、『大智度論』に、「初めて菩提心を起こした菩薩は、

また、『大智度論』に、「例えば、鳥に翼が無くて高く飛ぶことができ

(不)」と〈已上〉。 が如く、菩薩、神通無くんば意に隨て衆生を教化すること能はず

唯だ須く專ら阿彌陀佛を念ずべ(須:再読)し」と〈已上〉。就して方に能く空に飛ぶこと自在無礙なるが如く、凡夫は力無ければ、祗だ樹に依り枝に傳ふことを得て遠く去ること能はず(不)。翅翮成天台大師の云く、「又、鳥子の翅羽、未だ成ぜざ(未:再読)れば、

(自)り盡く平生の所學を棄て專ら淨土の教門を尋ぬと〈已上〉。 大智律師の云く、又、弱羽の祗だ枝を傳ふべ(可)きが如く、是れよ

(可)し。敢て疑謗する勿れ。 天竺の菩薩、幷びに唐土の人師も同じく此の旨を存す。尤も信順すべ

ぬ。又、元照律師も同じく此の義を存す。〈云云〉。は(者)、所謂る往生の功徳善根を以て福と名づくるなり(也)。小善善根福徳因縁とは(者)雜行なり(也)。唐土中古の學者王日休先生、根福徳因縁とは(者)雜行なり(也)。唐土中古の學者王日休先生、根福徳因縁とは(者)雜行なり(也)。唐土中古の學者王日休先生、本の義を存す。之に依りて自ら稱名の行を修し立ち乍ら往生を遂げ畢此の義を存す。〈云云〉。

佛を證誠したまふ」とは(者)、問ふ、『大乘莊嚴功德經』の如きは諸第十四篇に、「六方恒沙の諸佛、餘行は證誠したまはず(不)唯だ念

とができない」〈以上〉と云う。
<sup>(g)</sup>。
ないように、菩薩に神通力が無ければ、思い通りに衆生を教化するこ

を念じるべきである」〈以上〉と云う。 ただ木にとまり枝をつたうことができるのみで、遠く飛び去ることはになるように、凡夫は〔修行する〕力が無ければ、ただ必ず阿弥陀仏になるように、凡夫は〔修行する〕力が無ければ、ただ必ず阿弥陀仏になるように、凡夫は〔修行する〕力が無ければ、定を飛ぶことが自由自在になるように、凡夫は〔修行する〕力が無ければ、ただ必ずのある」〈以上〉と云う。

インドの菩薩も中国の高僧も司じ意見を持っている。当然、信じ順う門を尋ねた」〈以上〉と云う。門を尋ねた」〈以上〉と云う。いように、これより今までに学んだすべてのことを捨てて、浄土の教大智律師元照は、「また、弱い羽根の鳥は枝を伝わらなければいけな

べきである。決して疑ったり非難したりしてはいけない。インドの菩薩も中国の高僧も同じ意見を持っている。当然、信じ順う

第十三篇に、「念仏を多善根とし、そのほかの雑多な善を少善根とする」とあることについて。いわゆる往生を選げた。また、霊芝二つめは少善根福徳因縁である。多善根福徳因縁とは、念仏以外の雑多な行である。中国宋代の学者である王日休先生は、往生の因縁となる多善根福徳因縁とは、念仏である。からこれによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝た。これによって自身も称名念仏を行じて往生を遂げた。また、霊芝には、「本人」というという。

真実であると証言せず、ただ念仏のみが真実であると証言される」と第十四篇に、「六方のガンジス河の砂の数ほど無数の諸仏が、諸行を

を説く (之) 佛の證誠を明すに、 して之を證誠したまふか(歟)。 彼の經の中に、 て之を證誠したまふか 諸行を説く(之)時は、證誠を見ず(不)。<br />
『阿彌陀經』に至りて念佛 義有り。 『選擇集』に至りては(者)、『觀經』 (於)證誠無しと言ふか 一には(者)、念佛・餘行倶に之を證誠したまふか 時、 念佛・餘行、倶に之を明かすと雖も、 始めて證誠有り。故に世間流布の 念佛・餘善倶に之を證誠す、 (歟)。 (歟)。 但し 『大乘莊嚴經』に至りては 二には 『壽經』二部の(之)中に、 (者)、但だ、 如何。 之 實には念佛に約 答ふ、 念佛に約し 經に約し餘 (歟)。 其の二 (者) 徂

六方の諸佛、同じく隨喜して之を護念したまふ。此の勝益、尤も憑む故、釋迦一佛、在世滅後の一切衆生の爲に念佛の法門を説きたまへば、六方の諸佛、舌相を出して證誠を爲したまふ。又、如來滅後の(之)時、『阿彌陀經』の如き、祇園精舍の(之)衆會、現座聽聞の(之)時、第十五篇に、「六方の諸佛、念佛の行者を護念したまふ」とは(者)、

(可 )

何ぞ意を勵さざ(不)らんや(乎)。

ある。 であると証言しているのは念仏のみであろう。 は念仏と念仏以外の諸行をともに説いているが、その実、諸仏が真実 うものである。ただし、『大乗無量寿荘厳経』については、この経に 二つめは、ただ念仏についてのみ真実であると証言するのだろうとい 経』には念仏とともに諸行を説くので、諸仏の証言の明文は見られな というものである。ただし『選択集』では、『無量寿経』『観無量寿 もそれ以外の行もともに真実であると諸仏は証言されているのだろう とか。【答】答える。これについて二つの説がある。一つめは、念仏 のすべての行についても証言していることを説く。これはどういうこ の真実であるという証言を説き明かすとき、念仏についてもそれ以外 あることについて。【問】質問する。『大乗無量寿荘厳経(②) いて、念仏以外の行については証言がないとするのであろうとする。 いが、『阿弥陀経』には念仏のみが説かれるから始めて諸仏の証言が 「「大乗無量寿荘厳経」に比べて」世間に流布している経典につ には、

べきである。どうして心を励まして念仏せずにいられようか。 できである。どうして心を励まして念仏せずにいられようか。 がて、『阿弥陀経』には、祇園精舎において大衆が釈尊説法の会座にいて、『阿弥陀経』には、祇園精舎において大衆が釈尊説法の会座にいて、『阿弥陀経』には、祇園精舎において大衆が釈尊説法の会座になったならば、六方の諸仏が〔広長の〕舌を出して真実であることのったならば、六方の諸仏が〔広長の〕舌を出して真実であることのったならば、六方の諸仏が念仏の行者を思い護る」とあることについている時に、「六方の諸仏が念仏の行者を思い護る」とあることについまである。どうして心を励まして念仏せずにいられようか。

集』に載する所の(之)十六篇、一一に之を釋し畢ぬ。 弘通すべ を照して(而)、 濁増の て荒亂不調なり たまふ」とは 第十六篇に、「釋迦如來、  $\hat{Z}$ (可)しと付屬を與へたまへるなり(也)。已上、 中に於て念佛往生の(之)機有り。釋尊、 (者)、所謂る五濁增の時の衆生の 念佛を以て舍利弗等に付屬し、 (也)。罪業を造る事、尤も是れ多し。 彌陀の名號を以て慇懃に舍利弗等に付屬し 我が滅後に於て之を (之) 心は、甚だ以 然るに此の五 佛眼を以て之 『選擇

問ふ、上人の『選擇集』の中に幾くの選擇の義有りや(耶)

擇有り。 には選擇讃嘆、三には選擇留教なり(也)。『觀經』の中に又、三の選 選擇とは 答ふ、上人造る所の(之) 也 (也)。 也)。 〈已上〉。總じて八種の選擇なり(也)〈委くハ『選擇集』の如 次に『阿彌陀經』の中に一の選擇有り。 『般舟三昧經』の中に又、一の選擇有り。 一には選擇攝取、二には選擇化讃、三には選擇付屬なり (者)、『雙卷經』 の中に三の選擇有り。一には選擇本願、 『選擇集』に八種の選擇有り。 所謂る選擇證誠なり 所謂る選擇我名なり 其の八種の

(之)下、諸行を選捨して一向の(之)言を置かず(不)、念佛を選一には『雙卷經』に就きて又、一種の選擇有り。所謂る三輩往生の今、此の外に又、二十二種の選擇の(之)義を加ふ。

『選択集』に記載されている十六篇の一一について解釈し終えた。『選択集』に記載されている十六篇の一一について解釈し終えた。とあることについて。仏の教えを舍利弗に授け与えて、「私がおって、このことを知り、念仏の教えを舍利弗に授け与えて、「私がよって、このことを知り、念仏の教えを舍利弗に授け与えて、「私がよって、このことを知り、念仏の教えを舍利弗に授け与えらのでは、、「釈尊が阿弥陀仏の名号を丁寧に舎利弗等に授け与えら第十六篇に、「釈尊が阿弥陀仏の名号を丁寧に舎利弗等に授け与えらので、このに、この念仏の教えを告利弗に授け与えらので、このことを知り、念仏の教えを告利弗に授け与えらので、このことを知り、念仏の教えを告刊中について解釈し終えた。

があるのか。
【問】質問する。法然上人の『選択集』の中に、いくつの選択の内容

【答】答える。法然上人が造られた『選択集』には、八種の選択がある。〈以上〉。あわせて八種の選択である。〈詳細は『選択集』のとおある、以上〉。あわせて八種の選択がある。〈詳細は『選択がある。一つめは「選択本願」、二つめは「選択がある。つまり「選択証誠」である。一つめは「選択本願」、二つめは「選択がある。つまり「選択がある。一つめは「選別・三つめは「選択化讃」、三つめは「選択がある。一つめは「選別・三つめは「選択がある。一つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三つめは「選別・三の八種の選択がある。〈は、八種の選択がある。〈以上〉。あわせて八種の選択がある。〈詳細は『選択集』のとおりである。〉

往生を説く中で、諸行を選び捨て「一向」という文言を使わない。今第一には、『無量寿経』についてまた一種の選択がある。つまり三辈今、この他に更に二十二種の選択の内容を加える。

り(也)。 取して(而)一向の(之)言を置く。此れ則ち選擇一向の(之)義な

二には 再読 能治の法に非ず、 人は罪障重きを以ての故に、 所 面 (者) 十悪の罪人、 之を選取したまふ(也)。此を以て之を案ずるに、 る 『觀經』に就きて又、一 也。 下品三生は 佛の本願を以ての故に、 念佛は是れ能治の(之)法爲り。當に知るべ(當 破戒の罪人、五逆の罪人なり (者) 選擇惡業待對の (之) 諸佛の 種の選擇有り。 之 彌陀の 浄土に於て更に選捨せら 所謂る下品三生 義なり 也)。 之 浄土に於て 此れ等の罪 餘善は是れ (也)。 は

(之)義なり(也)。の因縁を選捨して、大善根福德の因縁を選取す。此れ則ち選擇大善のの因縁を選捨して、大善根福德の因縁を選取す。此れ則ち選擇大善の三には『阿彌陀經』に就きて又、一種の選擇有り。所謂る小善根福德

選捨して、名號を選取す。此れ則ち選擇一行の(之)義なり(也)。四には『文殊般若經』中に就きて又、一種の選擇有り。所謂る相貌を

す」。此れ則ち普賢菩薩選擇臨終の(之)義なり(也)。「普賢菩薩、臨終の(之)時、十方淨土を選捨して、極樂淨土を選取五には普賢菩薩に就きて一種の選擇有り。所謂る『華嚴經』に云く、

く、「文殊菩薩、臨終の(之)時、十方淨土を選捨して極樂淨土を選六には、文殊菩薩に就きて一の選擇有り。所謂る『文殊發願經』に云

いう内容である。仏を選び取って「一向」の文言を置く。これはつまり「選択一向」と

第二には、『観無量寿経』についてまた一種の選択がある。つまり、第二には、『観無量寿経』についてまた一種の選択がある。つまり、原品の三生は「選択悪業対待(悪業に対しての選択)」という内容では治すことができる教えである。必ず知っておかなければいけない。の善行はこれらの罪人は、罪障が重いので諸仏の浄土に選び捨てられるの善行はこれらの罪人は、罪障が重いので諸仏の浄土に選び捨てられるは治すことができる教えである。必ず知っておかなければいけない。念仏は治すことができる教えである。必ず知っておかなければいけない。常品の三生は「選択悪業対待(悪業に対しての選択がある。つまり、下品の三生は「選択悪業対待(悪業に対しての選択がある。つまり、

「選択大善」という内容である。善根福徳因縁を選び捨て大善根福徳因縁を選び取る。これはつまり第三には、『阿弥陀経』についてまた一種の選択がある。つまり、少

行」という内容である。形を取ることを選び捨て、名号を選び取る。これはつまり「選択一彩四には、『文殊般若経』について、一種の選択がある。つまり、姿

る。

る。

これはつまり、「普賢菩薩選択臨終」という内容であった」と云う。これはつまり、「普賢菩薩は臨終のときに、十方浄土を選び捨て、極楽浄土を選び取「普賢菩薩は臨終のときに、十方浄土を選び捨て、極楽浄土を選び取第五には、普賢菩薩について一種の選択がある。つまり『華厳経』に、

経』に、「文殊菩薩は臨終の時に、十方浄土を選び捨て、極楽浄土を第六には、文殊菩薩について一種の選択がある。つまり『文殊発願

を選捨して本師を選取す。此れ則ち觀音菩薩選擇本師の(之)義なり「我本師阿彌陀佛を念ずべし」と。當に知るべ(當:再読)し。餘佛七には、觀音菩薩に就きて一の選擇有り。所謂る『千手經』に云く、取す」。此れ則ち文殊菩薩選擇臨終の(之)義なり(也)。

(也)。

極樂に往生す。此れ則ち勢至菩薩選擇因行の(之)義なり(也)。勢至菩薩の(之)本願は諸行を選捨して念佛を選取して無生忍を得て八には、勢至菩薩に就きて一の選擇有り。所謂る『大佛頂經』に云く、

(也)。
(也)。
(也)。
定職菩薩所造の論に就きて又、一の選擇有り。所謂る阿爾陀佛先世の(之)時、法藏比丘と作て(而)麤惡を選捨し善妙を選願に佛先世の(之)時、法藏比丘と作て(而)麤惡を選捨し善妙を選難行道を選捨して易行道を選取す。此れ則ち選擇易行道の義なり、には、龍樹菩薩の『十住毗婆沙論』に就きて一の選擇有り。所謂る

願と爲るの(之)名義に於ては(者)選取して(而)之を讃嘆す。此の(之)諸行に於ては(者)選捨して(而)之を讃嘆せず(不)。本門の中に於て第二讃嘆門は是れ彌陀の(之)名義なり(也)。非本願十には、天親菩薩の『往生論』に就きて、一の選擇有り。所謂る五念

内容である。

内容である。

「おかなければいけない。これはつまり「観音菩薩選択本師」というま仏を選び捨て、本師である阿弥陀仏を選び取ったことを、必ず知っった師(本師)である阿弥陀仏を念ずべし」と云う。阿弥陀仏以外のった師(本師)である阿弥陀仏を念ずべし」と云う。阿弥陀仏以外ののおい、観音菩薩について一種の選択がある。つまり『千手千眼観選び取る』と云う。これはつまり「文殊菩薩選択臨終」の内容である。

菩薩選択因行」という内容である。 以外の諸行を選び捨て、念仏を選び取って、あらゆるものに生滅はな以外の諸行を選び捨て、念仏を選び取って、あらゆるものに生滅はな来密因修証了義諸菩薩萬行首楞厳経』に、「勢至菩薩の本願は、念仏第八には、勢至菩薩について一種の選択がある。つまり、『大仏頂如

薩選択本願」という内容である。 第九には、龍樹菩薩の『十住毘婆沙論』に一種の選択がある。つまり、「阿弥陀仏が先仏である世自在王仏の世において法蔵比丘となり、粗末で悪い国土を選び捨て、善くてうるわしいの選択がある。つまり、「阿弥陀仏が先仏である世自在王仏の世において法蔵比丘となり、粗末で悪い国土を選び捨て、善くてうるわしいの選択がある。つまり、組末で悪い国土を選び捨て、善くてうるわしいの選択がある。つまり、第九には、龍樹菩薩の『十住毘婆沙論』に一種の選択がある。つまり、

名に込められた内容(名義)を選び取って讃嘆した。これはつまりにない諸行は選び捨て讃嘆せず、本願である〔阿弥陀仏の〕名とその五念門の中の第二讃歎門は阿弥陀仏の名とその内容を讃歎する。本願第十には、天親菩薩の『往生論』について一種の選択がある。つまり

れ則ち選擇名義讃嘆の(之)義なり(也)。

念佛の(之)義なり(也)。 一には、匡廬山の慧遠大師に就きて一の選擇有り。所謂る慧遠大師、 十一には、匡廬山の慧遠大師に就きて一の選擇有り。所謂る慧遠大師、

在縁の には 有り。 擇の義有り。 在決定の(之)義なり(也)。 佛に於ては在決定の(之)義有り。 此れ則ち選擇在心の 故に之を選捨し、念佛に於ては在心の(之)義有り。故に之を選取す。 て往生の 經』を與へ畢ぬ。法師、此の經を學得して諸行を選捨し念佛を選取し 鸞法師に對するの 十二には、曇鸞法師に就きて一の選擇有り。所謂る菩提流支三藏、 (也)。加之(しかのみ)ならず曇鸞法師の(之)義に就きて三の選 (者) 諸行に於ては在決定の (之) 義無し。故に之を選捨し、 故に之を選取す。 (之) 義無し。故に之を選捨し、念佛に於ては在縁の(之) (之)望を遂ぐ。 所謂る一には(者)諸行に於ては在心の 之 (之) 義なり(也)。二には 時、 此れ則ち選擇在縁の(之)義なり(也)。三 此れ則ち、 長生不死の(之)法と號して 故に之れを選取す。 選擇長生念佛の(之)義なり (者) (之) 義無し。 諸行に於ては 此れ則ち選擇 (而) 『觀 義 曇

法に非ず。是を以て不能改悔の(之)法を選捨し能改悔の(之)法をり(也)」と。餘行は是れ火車の相現ずるとも能く改悔するの(之)云く、「念佛は是れ火車の相現ずるとき、能く改悔するの(之)法な十三には、天台大師に就きて一の選擇有り。所謂る『天台の別傳』に

「選択名義讃嘆」という内容である。

う内容である。 容がある。ゆえに念仏を選び取る。これはつまり「選択在決定」とい 在決定の内容はない。ゆえに諸行を選び捨てる。念仏には在決定の内 諸行を選び捨てる。念仏には在縁の内容がある。ゆえに念仏を選び取 いう内容である。第二には、諸行には在縁という内容はない。ゆえに 内容がある。ゆえに、 は在心という内容はない。ゆえに諸行を選び捨てる。念仏には在心の 内容について、さらに三種の選択がある。つまり、 択長生念仏」という内容である。それだけでなく、 び捨て、念仏を選び取り、 経』を与えた。曇鸞法師は、この経を学び内容に得心して、諸行を選 三蔵が曇鸞法師に対面したとき、長生不死の教えとして 第十二には、曇鸞法師について一種の選択がある。つまり、 外の諸行を選び捨て、念仏を選び取り、念仏こそ自身の悟りへの肝要 遠大師は広く経・律・論の三蔵について習学したが、その中で念仏以 第十一には、匡廬山慧遠大師について一種の選択がある。つまり、 る。これはつまり「選択在縁」という内容である。第三に、 な教えとした。これはつまり「選択得度念仏」という内容である。 念仏を選び取る。これはつまり「選択在心」と 望み通り往生を遂げた。これはつまり「選 曇鸞法師の選択の 第一には、 『観無量寿 諸行には 菩提流支 諸行に 慧

免れることができる教えである」と云う。火車のすがたが現れたとき、すがたが現れても、念仏によって悔い改めると地獄に堕ちることから天台智者大師別伝』に「臨終の時に〔地獄に引きつれていく〕火車の第十三には、天台大師智顗について一種の選択がある。つまり、『隋

天台大師選擇改悔念佛の(之)義なり(也)。選取して(而)『十疑論』を造て專ら念佛を弘るなり(也)。此れ則ち

選擇念佛の(之)義なり(也)。捨し念佛を選取して(而)之れを弘通したまふ。此れ則ち、道綽禪師(之)羣類を聚めて得道の(之)要法を弘むるの(之)時、萬法を選十四には、道綽禪師に就きて一の選擇有り。所謂る幷州に於て男女の

佛の(之)義なり(也)。本願爲(た)るの(之)念佛を選取す。此れ則ち善導和尚選擇本願念の爲に往生の要法を弘むるの(之)時、非本願の(之)雜行を選捨し十五には、善導和尚に就きて一の選擇有り。所謂る末法の(之)衆生

十七には、 まふを拜し、 已に對面の 間は法相の 善導同時の 十六には、 此れ則ち懷感禪師選擇見佛念佛の(之)義なり 壇を築き四部の 少康法師に就きて一の選擇有り。 懐感禪師に就きて一の選擇有り。 之 (之) 人なり(也)。未だ對面せざ(未:再読)るの 之 忽ち善導に歸して(而) 時、 法門を帶て(而) 善導の口從り光明の出づるを見、 之 之 衆を集め念佛行道せし 善導の(之)念佛を破すと雖も、 諸行を選捨し正しく念佛を選取 所謂る烏龍山に於て三級 所謂る此の感師は (也)。 **令** 化佛を現じた め、 之 (者)

台大師選択改悔念仏」の内容である。
『浄土十疑論』を撰述し、ひとえに念仏を弘めた。これはつまり「天とのできない教えを選び捨て、免れることができる教えを選び取り、とができない。これによって、悔い改めても地獄の果報から免れるこ念仏以外の行によって悔い改めても、地獄に堕ちることから免れるこ

容である。
な取って広く教化した。これはつまり「道綽禅師選択念仏」という内が取って広く教化した。これはつまり「道綽禅師選択念仏」という内を弘めたとき、〔念仏以外の〕さまざまな教えを選び捨て、念仏を選寺において、男女の別なく多くの民衆を集めて、悟りへの大切な教え第十四には、道綽禅師について一種の選択がある。つまり、幷州玄中

た。これはつまり「懐感禅師選択見仏念仏」という内容である。 ちまち善導に帰依して、 導の口から光明が出るのを見て、また化仏を出現させるのを拝し、 奉して善導の念仏の教えを非難していたが、善導に出会ったとき、 第十六には、懐感禅師について一種の選択がある。つまり、 これはつまり「善導和尚選択本願念仏」という内容である。 ない念仏以外の雑多の行を選び捨て、 生のために、往生という重要な教えを弘めたとき、 第十五には、善導和尚について一種の選択がある。 は、善導と同時期の人である。善導に出会うまでは、法相の教えを信 念仏以外の諸行を選び捨て、念仏を選び取っ 本願である念仏を選び取った。 阿弥陀仏の本願で つまり、 懐感禅師 末法の衆 た

を選捨し念佛を選取して

前

之を興隆す。

此れ則ち少康法師選擇興

おいて

第十七には、少康法師について一種の選択がある。つまり、

烏龍山に

〔浄土の道場を建て〕三級の壇を築き、出家在家の男女を集め

念仏以外の諸行を選び捨て、

念仏を選び取って興

て念仏行道を行い、

隆念佛の(之)義なり(也)。

法照禪師選擇末法念佛の(之)義なり(也)。 選取して(而)末法得度の(之)要法なりと教へたまふ」。此れ則ちに、普賢文殊並に法照禪師の(之)問に答へて、諸行を選捨し念佛を二菩薩に値ひ奉り、末法の衆生の爲に得度の(之)要法を問ひたまふ二菩薩に値ひ奉り、末法の衆生の爲に得度の(之)要法を問ひたまふ二菩薩には、法照禪師に就きて一の選擇有り。所謂る『大聖竹林寺記』

念佛の(之)義なり(也)。朝の(之)後、諸行を選捨して念佛を選取す。此れ則ち慧日三藏選擇るの(之)時、印度の(之)諸衆、偏へに念佛を興す。之に依りて歸た人には、慧日三藏に就きて一の選擇有り。所謂る慧日三藏天竺に入

の選擇病中念佛の(之)義なり(也)。

の選擇病中念佛の(之)養なり(也)。然るに四分の戒律を置き天台と則ち四分律の(之)學匠なり(也)。然るに四分の戒律を置き天台と則ち四分律の(之)學匠なり(也)。然るに四分の戒律を置き天台上乘の(之)法に入りて(而)之を學する間に、身に重病を受く。病上乘の(之)法に入りて(而)之を學する間に、身に重病を受く。病上乘の(之)法に入りて(而)之を學する間に、身に重病を受く。病上乘の(之)法に入りて(而)之を學する間に、身に重病を受く。病と則ち四分律の(之)義なり(也)。所謂る此の律師は是れ本二十には、大智律師に就きて一の選擇有り。所謂る此の律師は是れ本二十には、大智律師に就きて一の選擇有り。所謂る此の律師は是れ本

が如き頑魯の者は念佛の(之)一門に依るべし」と。經論の(之)要に云く、「諸行に於ては(者)利智精進の(之)人の爲なり(也)。予二十一には、慧心先德に就きて一の選擇有り。所謂る慧心の『要集』

を選び捨て、念仏を選び取って末法における悟りに至る肝要な教えで 等十八には、法照禅師は、五台山大聖竹林寺に参詣して文殊菩薩・普 な選び捨て、念仏を選び取って末法における悟りに至る肝要な教えで を選び捨て、念仏を選び取って末法における悟りに至る肝要な教えを を選び捨て、念仏を選び取って末法における悟りに至る肝要な教えを を選び捨て、念仏を選び取って末法における悟りに至る肝要な教えを あると教えられた」と云う。これはつまり「法照禅師選択束法」とい う内容である。

容である。

容である。

(番) で、念仏を選び取った。これはつまり「慧日三蔵選択念仏」という内われていた。これによって、中国に帰国後、念仏以外の諸行を選び捨がインドに渡ったとき、インドの仏教徒たちの間では念仏が盛んに行第十九には、慈愍三蔵について一種の選択がある。つまり、慈愍三蔵

第二十には、大智律師元照について一種の選択がある。つまり、これはつまり「大智律師選択病中念仏」という内容である。中で、「もはのまり「大智律師選択病中念仏」という内容である。つまり、この第二十には、大智律師元照について一種の選択がある。つまり、この第二十には、大智律師元照について一種の選択がある。つまり、この第二十には、大智律師元照について一種の選択がある。つまり、この第二十には、大智律師元照について一種の選択がある。つまり、この第二十には、大智律師元照について一種の選択がある。つまり、この

ように愚かな者は念仏の教え一つに依るべきである」と云い、経論の集』に「諸行は智慧がすぐれ精進できる人のための修行である。私の第二十一には、恵心僧都ついて一種の選択がある。つまり、『往生要

先德選擇念佛往生の(之)義なり(也)。 文を集めて(而)諸行を選捨し正しく念佛を選取す。此れ則ち、慧心

出離の 無く法爾法然に道心を發す。故に師匠名を授けて(而)法然と號す。 兄弟に別れ妻子朋友に離る等なり(也)。然るに源空は指せる因縁も 具に以て告て言く、 濁世末代の(之) 答て曰く、此の書を造るに二意有り。所謂る一には りぬ。今又、重ねて『徹選擇集』を造ること、何の要用有りや(耶)。 問て曰く、本『選擇集』 願念佛の(之)義なり(也)。已上、二十二種の選擇の(之)義畢ぬ。 念佛の(之)義を以て其の根本と爲し、而も經論を見て其の本願の 二十二には、 (之) 廣學博覽の(之) 智德を顯はさんが爲なり(也)。二には (之) 義の上に復た選擇の (之) 義を加ふ。此れ則ち法然上人選擇本 (之) 廣學博覽を顯はさんが爲とは(者)、小僧某甲、上人の御手 (自) り未だ此の選擇を傳へざ (未:再読) る以前、上人予に向て 之 志し至て深き(之) 法然上人に就きて一の選擇有り。 小智愚鈍の迷惑を救はんが爲なり(也)。一に上人 世人皆な因縁有て道心を發す(也)。所謂る父母 の中に稱名念佛往生を明すこと其の義已に足 間、 諸の教法を信じて諸の行業を修 所謂る善導和尚の本願 (者) 先師上人の (者)

内容である。以上が二十二種の選択の内容すべてである。た。これはつまり「恵心先徳選択念仏往生」という内容である。の本願念仏の教義を根本に置き、さらに経論を見てその本願の教義のの本願念仏の教義を根本に置き、さらに経論を見てその本願の教義の上に選択の意味を加えた。これはつまり「恵心先徳選択念仏往生」という内容である。重要な文を集めて、〔念仏以外の〕諸行は選び捨て、念仏を選び取っ

りに至りたいと云う志はとても深く、さまざまな教えを信じて、 り、妻子友人と離れたりするなどの理由である。ところが私 れ理由があって、仏道を志す心を起こす。つまり、父母兄弟に別れた かって詳しくつぎのようにおっしゃった。「世の人々は、皆、それぞ ご自身の手からこの『選択集』を伝授される前に、法然上人が私に向 人の広学博覧を明らかにするためとは、この私(弁長)は、法然上人 しい智慧を誇る愚鈍な者の迷いを救うためである。〔第一の〕 **慧と高い徳を明らかにするためである。第二には、乱れた末世の小腎** の、広く学識を求め、多くの書物を読まれて得られた(広学博覧) の書(『徹選択集』)を造る意味が二つある。第一には、先師法然上人 を造るのは、どういう必要があってのことか。【答】答えて云う。 明らかにしており、もはや十分である。今また、重ねて『徹選択集』 いろな修行をした。 って、師匠は は、それほどの理由もなく、 【問】質問する。この『選択集』の中で称名念仏による往生について 《法然》という名を授けてくださった。迷いを離れて悟 自然の成り行きで仏道を志した。 したが

およそ仏の教えは数多くあるが、つまるところ悪を止め善を修し戒律

凡そ佛教多しと雖も所詮は戒定慧の(之)三學に過ぎず(不)。所謂

聖光

『徹選擇本願念佛集』訳注(二)(上野忠昭

す。

密教の 心に留るのみ 業因に備ふれば、 専ら此の理を憑み、 るの (之)後、 節久近・念念不捨者・是名正定之業・順彼佛願故」と云へる文を見得 善導和尚の『觀經の疏』に云「一心專念彌陀名號・行住坐臥・不問時 しみ悲しみて、聖敎に向ひ手づから自づから之を披きて之を見るに、 ゆる人無く、之を示す倫がら無し。 と。萬人の(之)智者に求め、一切の(之)學者を訪へども、之を敎 に戒定慧の三學の(之)器に非ず。此の三學の外に我が心に相應する 何ぞ生死繋縛の(之)身を解脱することを得んや(乎)。悲しきかな 業煩惱の繩を斷ぜんや(乎)。惡業煩惱の繩を斷ぜざ(不)れば とを得ん。若し夫れ無漏の(之)智劒無くんば(者)如何んが方に惡 亂動じ易く一心靜まり難し。無漏の(之)正智、 凡夫の心は物に隨ひて移り易きこと、譬へば猿猴の如し。 云く、尸羅淸淨ならず(不)んば三昧現前せず(不)と〈云云〉。又、 斷惑證果の 戒をも持たず(不)、禪定に於て一つも之を得ず(不)、智慧に於ては る小乘の (哉) (之) 法門有りや 悲しきかな(哉) **之** 之 之 之 戒定慧なり 耳。 我れ等が如き無智の 戒定慧・ 弘願に順ず。 正智を得ず(不)。然るに戒行の(之)人師釋して 啻だ善導の . 第 念念不捨の(之) 大乘の 何が爲ん何が爲ん。爰に予が如きは(者)已 此の身に堪能なる(之)修行や有りや 也。  $\hat{Z}$ 「順彼佛願故」の 之 然るに我が此の身は、戒行に於て 然る間、 遺教を信ずるのみに非ず。亦、 (之) 身は、 稱名を修して決定往生の(之) 戒定慧・ 歎き歎き、經藏に入り悲 顯教の (之) 文、 偏へに此の文を仰ぎ 何に因りてか發すこ 之 神に染み 實に以て散 戒定慧 郭 (者) 厚

向かい、 もいなかった。そこで、歎きながら経蔵に入り、悲しみながら仏典に みたが、このことについて教えてくれる人は無く、示してくれる仲間 にふさわしい修行はあるだろうか。私のような者にも可能な修行は だろうか。そこで、《私のような者は、もはや戒定慧の三種の修行を きるであろうか。まことに悲しいことである。本当にどうすればよい ろうか。もし悪業や煩悩の縄を断ちきることができなければ、どうし 煩悩に染まっていない正しい智慧は、どうして起こすことができるだ 本当に散乱して動きやすく心を静めることは難しい。〔そんな私に〕 やすい。例えば、猿 云々》と云う。また、凡夫の心は認識の対象にゆり動かされて移ろい においては煩悩を断ち切り悟りを得る正しい智慧を得ることができな ができず、禅定においては一つも体得することができず、 る。ところが私自身は、 \$ の三学)以外にない。つまり小乗仏教においても、大乗仏教において を守る戒の修行、 るだろうか》と、多くの智者に教えを求め、すべての学者を訪ねては する能力を備えていない。この三種の修行以外に、私のような者の心 て生死の迷いの境涯に縛りつけられているこの身をのがれることがで 対象に心を集中させて仏が目の前に現れる境地を得ることはできない い。戒行に精通しているある高僧の解釈に、《戒が清浄でなければ、 《心を一つにしてひたすら阿弥陀仏の名号を念じ、歩くときも止まっ 顕教においても、 自ら手に取り開いて見たところ、 禅定の修行、 〔が枝から枝へ移っていく〕ようなものである。 密教においても、それぞれの戒定慧の修行をす 戒の修行においては一つの戒ですら守ること 智慧を磨く修行の三つの修行 善導和尚の 『観経疏 智慧の修行 (戒定慧

に以て嚴訓を蒙り畢ぬ。上人の解行賢徳、葢し以て斯の若し。

萬返を加へて長日七萬返の(之)行者なり(也)と。此の如く慥か

佛の

之

勤、長日六萬返なり

導和尚の

之

勘ふるに二十倶胝返なり(也)〈云云〉。然れば則ち、源空も大唐の善

教に隨ひ、本朝慧心先德の(之)勸めに任せて稱名念

(也)。死期漸く近づくに依りて又、

や爲ん、是れ理を行ずとや爲ん、如何ん」と。慧心僧都、

答へて云く、

(之) 業には稱名尤も足りぬ。之に依りて、一生の念佛、其の員數を「心萬境に遮えらる。是を以て我れ但だ稱名を行ず (也)。往生の

**慧心僧都に問て云く、「汝が行ずる所の(之)念佛は是れ事を行ずと** 

見るに、「往生の(之)業には念佛を先と爲」と云へり。覺超僧都、には念佛を本と爲」と云へり。又、慧心の『妙行業記』の(之)文を

其の後又、慧心先德の『往生要集』の文を披くに、「往生の(之)

業

ているときも、坐っているときも横になっているときも、時間の長短である(順彼仏願故)》の文言は、ただもう、たましいに染みこみ、である(順彼仏願故)》の文言は、ただもう、たましいに染みこみ、である(順彼仏願故)》の文言は、ただもう、たましいに染みこみ、である(順彼仏願故)》の文言は、ただもう、たましいに染みこみ、である(順彼仏願故)》の文言は、ただもう、たましいに染みこみ、心に留まるのみである。

その後、恵心僧都源信の『往生要集』の文を披見すると、「往生の業には念仏を本とする」と述べられている。また同じく恵心僧都源信の『妙行業記』の文を見ると、「往生の業には念仏を先とする」と云う。『妙行業記』の文を見ると、「往生の業には念仏を先とする」と云う。『妙行業記』の文を見ると、「往生の業には念仏を先とする」と云う。「『妙行業記』の文を見ると、「往生の業には念仏を先とする」と云う。「『妙行業記』の文を見ると、「往生の業には念仏を先とする」と云う。「『妙行業記』の文を見ると、「往生の業には念仏を先とする」と云う。「「御信器が恵心僧都に「あなたが行じる念仏は、事観の念仏か、理観の念仏か、どちらか」と質問した。恵心僧都は、「心はあらゆる対象が障害となる。したがって、私はただ称名念仏は、事観の念仏か、理観と計算すると二億返になる〈云々〉」と答えた。そこで、私(法然上人)も、唐の善導和尚の教えに随い、日本の恵心僧都の勧めに委ねて、称名念仏を常に一日六万返勤めた。死期がだんだん近づいてきて、さらに一万返を加えて一日七万返の行者となった」と。このように、「往生の業人物に対する深い理解と厳しい行と智徳は、まさしく以上の通りである仏教に対する深い理解と厳しい行と智徳は、まさしく以上の通りである仏教に対すると、「往生の業には念仏を先とする」と述べられている。また同じく恵心にはないである人がでは、まさしく以上の通りである仏教に対する。

る。

師入滅の 及ぶこと勿れと〈云云〉。 死せんも知れず の炳誡を蒙ると雖も、 上人在世の(之)時、 人に告て言く、「今、此の書は すこと莫れ。恐く破法の(之)人をして惡道に 庶幾は一たび高覽を經るの(之)後、 みて不敏を顧みず(不)。是れ即ち無慙無愧の(之)甚しきなり(也)。 く、「而今圖らざ(不)るに仰せを蒙る。辭謝するに地無し。仍りて ず (不)。茲れに因りて、善導の 予に賜はれ》と〈云云〉。 と欲す(也)。此の書の(之)造意は 弟子某甲、忝くも法然上人の(之) 而 (之) 間、上人又告げて言く、「我が所造の(之) 書有り。 『選擇本願念佛集』是れなり(也)。此の書を以て秘かに汝に傳へん し、兼ねて又、 (也)」〈已上〉。已に此の集を造り畢て以て殿下に進す。 之 之 憖いに念佛の要文を集め、 度度之を聞くと雖も即施即廢なり(也)。請ふ、其の文を註して 高命を示して云く、 義理を習ひ傳へ、專ら稱名を修し、 之 後、 不。 其の義勢を陳ぶ。然れば則ち、 博陸槐門從り之を弘通すべ(可)し」。 禪室草菴從り披露せし(令)むること勿れ。 露命定め難く、今日死せんも知れず 故に此の書を以て密かに汝に付屬す。外聞に 源空、此の仰せを蒙り、 《對面の (之) 剩へ念佛の要義を述ぶ。唯、 (者) (之) 釋義を謹みて以て其の文勢を 在世に遇ひ奉り、 淨土宗の(之)奥義なり 壁底に (者) 九條の殿下、 次の毎に念佛往生の(之) (于) 埋めて、 偏へに往生を期するの (於) 墮せし (令) 『選擇』の後序に云 辭し申すこと能は 親しく稱名念佛 源空に向ひ 不 源空、 殿下、 窓前に遺 命旨を顧 所謂る 也。 明日 め 此 大 上

悪道に堕ちることを恐れるからである》〈以上〉。〔上人は〕すでにこ 前に残さないでほしい。〔本書を読み、念仏の〕教えを謗る人が、 しいことである。どうか一度ご覧になった後は、 うえ念仏の肝要な意義を述べた。ただ仰せの趣旨を顧みるのみで、 で今、心の進まないまま強いて念仏に教えの肝要な文章を集め、 はからずも(九条兼実公の)仰せを受けた。辞退の余地はない。そこ つまり、『選択集』の後序には、次のように記している。《しかるに今、 導の解釈の文を誤らないよう気をつけて記し、その内容を説明した。 言葉をいただいて、辞退することはできなかった。これによって、 に説明を加えて、私に与えたまえ云々》と。私 ただいた途端に忘れてしまう。どうか、 兼実公が私 の書を秘かにあなたに伝えよう。この書を造ろうと思ったのは、 た。「私が造った書がある。すなわち『選択本願念仏集』である。 ただ往生しようと心に決めているとき、上人が、次のように仰せられ 法然上人の弟子である私は、畏れ多くも法然上人の在世にお目にかか 分の愚かさを顧みていない。これはとりもなおさず、恥知らずも甚だ 目にかかるたびに、念仏往生の教えを何度も聞いてきたが、教えてい 仏教にたしなむこの草庵から外に公開させない。上人がご入滅の後は 『選択集』を著述して、 直接称名念仏の教えの道理を伝え習い、ひたすら称名を修して、 この書は浄土宗の奥義である。 (法然上人) に向かって、 兼実公に進呈された。兼実公は法然上人に つぎのように命じられた。 上人がご在世の間は、 念仏往生の教えの肝要な文章 (法然上人) はこのお 壁の底に埋めて窓の

其れよ を覽るに、選擇の(之)正文、經敎の(之)説に相應し、念佛の 謝し難し。啻だ義理を口決に(於)傳ふるのみに非ず、復た造書を眼 歡喜身に餘り、 爰に弟子某甲、 之 (之)行 倍 高し。然るを窮老の微質圖らざ(不)るに存命し、念佛 ) 妙義、 智、 暇に當り、行法の(之)隙を瞻て、一切經藏を披き、優婆提舍 (於) 授けら(被)る。解行本づくこと有り、文義已に足れり。 (自) り以降 (このか) た、往生の (之) 願 得て(而)稱すべ(可)からざ(不)る者なり(也)。 論家の 隨喜心に留まる。伏て以れば、報じ難く、仰で以れば 低頭擧手し、合掌恭敬して跪て以て之を賜はり畢ぬ。 之 釋に違ふこと無し。計り知ぬ。上人博覽の 爾深く、 念佛の

此の智慧を以ては生死を出で難きか(乎)。然れば則ち、 なり 戒定慧の(之)行人無し。 二には、 ) 習ひ、 (也)。設ひ至極上乘の 智慧に非ず。 濁世末代の 昨日も今日も僅かに戒定慧三學の 此れは是れ、 **之** 乘急の 小智愚鈍を救はんが爲とは(者)、 (之) 法門を翫べども、 (之) 智者無し。但だ是れ有名無害 問答料簡の(之)智慧なり (之) 名有りと雖も、 更に斷惑證理の 釋尊出世の 末法の (也)。

> 本文は、経典に説かれる教えに相応し、念仏のすぐれた内容は、 けて、一切経の経蔵を開いて、教理の注釈書を見ると、『選択集』の は、思いもよらず命を長らえ、念仏の暇を探し、修行の合間を見つ の行にますます励んだ。ところが、年老いて衰えた上に資質の低い私 えられるだけでなく、その述作を眼前に授けられた。そこには、 留まった。地に伏しても、 そこで、法然上人の弟子である私は、 関白太政大臣邸より外にこの書を弘めるべきである》と仰せられた。 に対する理解と修行の根本があり、文の内容はもはや十分である。 感謝しつくすことの難しさを思った。ただ教えの道理と内容を口で伝 にあなたに預ける。他の人に漏らしてはいけない〈云々〉」と。 ない命は無常であり、 く跪いてこの書をいただいた。歓喜は身に余り、随喜の気持ちは心に 『選択集』を授かって以降は、往生の願いはいよいよ深くなり、 (法然上人) は、この仰せをいただいたとはいえ、露のようにはか 明日死ぬかもしれない。だから、この書を秘か 報いることの難しさを思い、天を仰いでも、 頭を下げ手を挙げて合掌し恭し 念仏

えこの上もない大乗の教えに精通していたとしても、煩悩を断じ悟りくのに専心努力する智者はいない。ただ名ばかりで実質がない。たと世においては、昨日も今日も、戒定慧の三学の名はあるとしても、そ世においては、昨日も今日も、戒定慧の三学の名はあるとしても、そ(この『徹選択集』を『選択集』に重ねて造る理由の)第二の、乱れ

智慧は称えつくすことはできないことを計り知る。

の注釈に反することは無かった。上人の多くの書物を読んで得られた

異義蘭菊にして 門と號し乍ら、 きなり 就きて、上人在世の(之) ると、又云く、「三萬六萬十萬者皆是上品上生人」と。 を捨て、 (可) きなり 本意に任せ、 (也)。然るに近代念佛の義者の(之)中に、 浄土の (之) (也)。之に依りて善導釋して云く、一萬從り十萬に至 此の 而 彌陀超世の 『選擇集』を抛て今案の私義を立つる(之) 易行を取り、 邪徒紛紛たり。 時の如く若干の 之 專ら名號を稱 悲願を仰ぎ、 (之)稱名を勵むべ(可) 聖道の へて往生を願ずべ 先師の(之) 此れ等の文に 之 難行 間

なり の言く、 を失する事淺猿し淺猿し、無慚なり無慚なり。 文を得たる(之) 義を解すべ(當:再読) 有人の云く、若し其の義を解せず(不)して(而) (者)、譬へば牛の吼ゆるが如く亦、 (之) 念佛なり 魔民なり (也)。然りと雖も彌陀本願口稱念佛の 我れは是れ無智の (也)。彌陀佛の 人と號して(而)、諸國に亂入して數返を止め稱名 (也)。是の故に、 し(也)」と 之 之 身なり 犬の鳴くに似たり。只是れ畜牛 念佛者は當に文を學して(而) 〈云云〉。之に依りて、 怨敵なり(也)。故に法然上人 也。 (之) 力に依りて決定往 此れ則ち、 我れは是れ破戒の身 稱名を行ぜば 彼れ、 第六天の 壆

とり、 れば、 では、 無智の身である。 である。 情けない。本当に恥知らずである。これはつまり、第六天の魔王の民 けて、数を重ねる念仏を止め、称名を否定していることは、 の〕意味内容を理解すべきである云云」と云う。こういうわけで、 畜生の念仏である。したがって、念仏者は〔経論を〕学んで、〔念仏 牛が吠えるのと同じであり、また犬が鳴くのに似ている。これはただ ある人は、「もしその意味内容を理解しないで称名を行じたならば、 近頃の念仏の教義を唱える者の中には、先師法然上人の一門であると ご在世のときのように、多くの称名念仏に励むべきである。ところが の名を念ずる者は大功徳利益がある〕」と解釈して云う。また、「〔一 このことから、善導は、「一万遍より十万遍にいたるまで〔阿弥陀仏 は仏教についての学問をよく修めた人であると称して、諸国に押し掛 って咲き茂るように乱立して、邪義を唱える流派が入り乱れている。 自分勝手な教義を立てたので、異なる教義が蘭の花や菊の花が競い合 触れ回りながら、この『選択集』を投げ打って、今新しく思いついた@ 上品上生の人である」と云う。これらの文を拠り所として、法然上人 日に〕三万あるいは六万あるいは十万遍もの念仏を称える者は、 を開く智慧では無い。これは、 大慈悲による誓願を仰いで、 ひたすら 釈尊がこの世に出でられた本意に順い、 生死の迷いの境界から抜け出すことは難しいだろう。 阿弥陀仏に恨みを持つ敵である。 [阿弥陀仏] 私は、 破戒の身である。そうではあるが、 聖道門の難行を捨てて、浄土門の易行を の名号を称えて往生を願うべきである。 問答し考察する智慧である。 ゆえに法然上人は、 阿弥陀仏の世に超えた まことに そうであ 阿弥陀仏 この智慧

るべ ち末法の 以て(而)上智と誇て慢心せんや。拙なるかな(哉)拙なるかな 念佛を行じて、慥かに以て極樂に往生すべ(可)し 南無阿彌陀佛。 を懺悔し、 ること、罪業の(之)至り、 眞文正義を抛て、 痛しいかな(哉)痛しいかな(哉)。當世の(之)學者、選擇の(之) 道に迷ひ、 ら數返を行ず。設ひ螢火一分の(之)智有りと雖も、 みを成し面面に悅を致し、百人は百人乍ら口稱を勤め、千人は千人乍 生を遂ぐべ(可)し (之) 正路に趣き、迷惑の(之) 邪執を改め、謗師謗法の(之) 罪業 (之) 身と思ひ成すべ(須:再読)し。何ぞ下愚の(之) 卑しき身を (哉)。末代の愚人、淨土の (可)し、悲しむべ **之** 祖師の(之)珠玉を捨て、己身の(之)瓦礫を握ること、 依憑に仰ぎ、無間に精進して、懈怠無く疎略無く、 椎撲地獄の(之)苦患を免るべ 迷者を哀むなり 返す返す、先師上人の『選擇集』を以て 自己の廻文曲義を挾み、世間を誑惑し行者を迷亂す (也) と〈云云〉。之を聞き傳ふる人、各各に勇 (可) し悲しむべ(可) し。早く佛道 何事か之に如かんや。恐るべ(可)し恐 (之) 法門に暗くして、 (也)。 (可) し。 念佛の(之)義 須く癡闇無才の (也)。此れは則 南無阿彌陀佛。 而 口稱の 指南と 0

る。 重ね重ね、 執を改め、師を誹謗し教えを誹謗する罪業を懺悔し、椎撲地獄に墜ち に及ぶだろうか。よくよく恐れべきである。よくよく悲しむべきであ 迷い混乱させることは、 じ曲げた解釈を挟んで、世間をだましまどわして仏道を修行する者を 説かれている正しい教義を投げ打ち、自分が作り出し経文を翻した捩 いことである。近頃の仏教を学ぶ者が、「選択」という真実に経文に 玉を捨てて、自分自身が作り出した瓦礫を握っている、本当に痛まし な者が、浄土の教えに暗く、念仏の教えの道に迷い、祖師の残した珠 者と誇って慢心するだろうか。まことに愚かである。末法の世の愚か どうして、能力の劣った愚か者である卑しいこの身を、すぐれた智慧 たとしても、必ず愚かで何の才覚もない自身であると思うべきである。 数を重ねる念仏を行じる。たとえ、蛍の光のように幽かな智慧があっ おのおのが悦んで、百人は百人とも口称念仏を勧め、千人は千人とも る云云」と仰せられた。これを聞き伝える人は、それぞれ心を励まし、 0) える者に対する哀れみである。 行じて、間違いなく極楽に往生すべきである。これはつまり末法の迷 絶え間なく精進し、怠ることなく疎かにすることなく、 て受ける苦しみを免れるべきである。 本願である口称念仏の力によってかならず往生を遂げることができ 早く仏道の正しい方向に向かって進み、迷い惑いによる謬った固 先師法然上人の『選択集』 最も深い罪業であり、 を指南とし、 南無阿弥陀仏、 他のどんな罪が、これ 拠り所として仰ぎ、 南無阿弥陀仏。 口称の念仏を

時に(于)嘉禎三年、歳は丁酉に次る六月十九日、安居念佛中、先師

時は嘉禎三年(一二三七)、丁酉(ひのととり)の歳六月十九日、安

報恩の爲、末法哀愍の爲に之を記す

# 徹選擇本願念佛集〈上終〉

- 1) 所謂:所謂:「所謂~」は、「いはゆる~」と訓読される。現代語で「いわゆる」は「世間で~といわれている」という意味であるが、漢葉択あり。所謂~」という定型文が出てくる。ここの「所謂」は、「○○について一つの選択がある。一つの選択と謂うところのもの」というでは、「所謂」を、「世間で言われている」という意味の場合はそのまでは、「所謂」を、「世間で言われている」という意味の場合はそのまでは、「所謂」を、「世間で言われている」という意味の場合はそのまま「いわゆる」とするほか、「と謂うところのもの」の意味であるが、漢では、「所謂」を、「世間で言われている」という意味の場合はそのまま「いわゆる」とするほか、「と謂うところのもの」の意味では、「つま「いわゆる」とするほか、「と謂うところのもの」の意味では、「つま「いわゆる」とするほか、「と謂うところのもの」の意味では、「つまり」を訳言として充てている。
- (2) 妙瑞『徹経疏』の「一心専念」の文のことである。 八・六一頁下十六~十七行)を引いて、「浄全』八・一六六頁上八~九聊爾にすべからず。傳へ聞く云々」(『浄全』八・一六六頁上八~九聊爾にすべからず。傳へ聞く云々」(『浄全』八・一六六頁上八~九の文と「観経璘私志記」巻中では、道光『選擇大綱抄』下(『浄全』の文と『観経疏』の「一心専念」の文のことである。
- (3) 『観無量寿経』の経文には、この文言はなく、取意である。
- 「體を召して名と曰ふ、德を表して號と曰ふ。名は別、號は通なり云(5) 名号:妙瑞『徹選擇集私志記』巻中に、「『大論』十二・二丁に云く、

する哀れみのためにこれを記す。居念仏中に、先師法然上人への報恩のため、また末法の迷える者に対

徹選択本願念仏集〈巻上終わる〉

番、『大正蔵』三五・五八八ページ上二三行)に見られる。あるが、この文言は澄觀『大方廣佛華嚴經疏』巻十二(大正一七三五云」(『浄全』八・一六七ページ上六〜七行)と解説する。『大論』と

「菩提心願行事

ず由を申ぶるなり。假令無智の往生の中には成佛を期せざるものも之近迴向とは、三心の中、第三心に限り、遠迴向とは兼ねて菩提心に通 云ふ。一向に菩提心を非とする事、其理無し。故に迴向發願心の中、 問ふ、菩提心の願無くとも淨土に生ずべきや。答ふ、和尚の御意は、 る邊あるを取りて發大心と云ふべきなり。〈云云〉然れども唯だ自利 提心の一分なり。此の初心の凡夫の發す所の三心の中に菩提心に同ず 所の三心の中の利他眞實は是れ菩提心の一分なり。還相迴向も又、菩 意は大乘の土を欣へば菩薩乘なる事は決定なり。而るに此の人の發す 菩薩乘に攝すべし。是れ則ち別意樂の菩薩なりと〈云云〉。此の義の 之れを聞き驚て云く、二乘心は灰斷を期する心なり。三心具足の人は、 滿願社、覺明房に學するの後、三心は二乘の心に當ると云云。先師、 但し三心具足の人は、三乘の中、何れに可攝すべきやと云ふ尋有り。 意を釋するなり。問ふ、三心と菩提心と同異如何ん。答ふ、不同なり。 れ有るべし。是れは只だ三心を具して菩提心を求すべからず。今は本 往生すること、是れ要なり。而れども下機に望みて菩提心を廢すると 發さざるが故なり。但し今集の意は、大乘の本意は菩提心を具足して 設ひ菩提心の願なしと雖も、淨土に生ずべし。中下の六品は菩提心を

大往生すべきが故に、第一の初番の釋」について聖聴『徹選択本末口伝いた往生すべきが故に、第一の初番の釋と第三の初番の釋と名づくと云へり。但だいとなり。又、涅槃經には未曾發心尚を菩薩と名づくと云へり。但だ正心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、三心を發する者を菩薩と名づく證據、之れ分明なり。〈云云〉持願房、正行と正行と下十一行)とある。この中に見られる「第一の祖へに自な行きに対している。」

# 「第一初番釋等

「初番釋アルヘキニ取事也等」について、同書に続いて、番と云ふ。」(『浄全』七・一三九頁上一~四行)と説明する。また、なり。中に於て、往相・還相の二番有り。往相は初番なれば第三の初有るの中、自利は初番なれば第一の初番と云ふ。又、廻向心は第三心私に云く、至誠心は三心の中第一なり。中に於いて自利・利他の二番

「初番釋アルヘキニ取事也等

云〉」(『浄全』七・一三九頁上五~七行)と説明がある。すべし。自利眞實と往相廻向は定てアルヘキ心なりと云ふ意なり〈云私に云く、利他眞實と還相廻向はアランモ吉きなり。無きも亦た往生

- ぼう)、証(この上ない悟りを得よう)の四つ。 衆生を救おう)、断(すべての煩悩を断とう)、知(すべての教えを学(7) 四弘誓願:大乗仏教の菩薩が起こすべき四つの誓願。度(すべての
- (8) 善導『観経疏玄義分』に「言南無者即是歸命亦是發願迴向之義
- るゆえ一切に区別する特徴がないことを観じる無相(梵 animitta)・9) 三解脱:解脱に至る、一切を空と観じる空(梵 sunyata)・空であ

それゆえ求める心を捨てる無願(梵 apraṇihita)の三種の三昧。

- のは、対治するためなので、「対治すべき煩悩」と訳した。あげられる十種(十境)のうちの第二。観の対象として煩悩を挙げる(11) 煩悩境:智顗『摩訶止観』に説く十種の観法(十乗)の対象として
- 上九~十一行)と解釈されている。 菩提心の行を成就すること能はざるが故なり」(『浄全』八・一七〇頁ずるなり。但し、上機有りて、設ひ此土に於て菩提心の願有ると雖も、(12) 廢之也:妙瑞『徹選択集私志記』巻中に「是れ聖道門の菩提心を廢
- 字源』八〇四頁上)。 (13) 羽翮(うかく):鳥の翼。翮は羽根のもと、または羽根のくき(『新
- 飛。」(大正一五〇九番、『大正蔵』二五·四八九頁下七~十行)。 能行無相隨喜。譬如鳥子羽翼未成、不可逼令高翔。六翮成就則能遠(4) 龍樹『大智度論』「新發意菩薩。先教取相隨喜。漸得方便力。爾乃
- (15) 翅:つばさ、はね。(『新字源』八〇二頁上)
- 頁上一行) 衆生」(大正一五〇九番、『大正蔵』二五・七一七頁下二九行~七一六(16) 龍樹『大智度論』「譬如鳥無翅不能高翔。菩薩無神通不能隨意教化
- 象一九六一番、『大正蔵』四七・七七頁下二〇~二三行) 翅翮成就。方能飛空。自在無礙。凡夫無力。唯得專念阿彌陀佛。」(対(17) 智顗『浄土十疑論』「又如鳥子翅羽未成。秖得依樹傅枝。不能遠去。

- 一行)。 (1) 『楽邦文類』巻二「浄業禮懺儀序」(『浄全』六・九六七頁下十~十
- 文』について言及がある。 十三章私釈段(『浄全』七・六四頁八~十行)に、王日休『龍舒浄土十三章私釈段(『浄全』七・六四頁八~十行)に、王日休『麗択集』第(20) 王日休:崇寧四年(一一〇五)―乾道九年(一一七三)正月一一日。
- (2) 霊芝元照『阿弥陀経義疏』(『浄全』五・六八一頁下十五行~六八二(2) 霊芝元照『阿弥陀経義疏』(『浄全』五・六八一頁下十五行~六八二
- 量寿経』の異訳。『浄全』一・一六四頁~一八三頁。(22) 『大乗荘厳功徳経』:北宋・法賢訳『大乗無量寿荘厳経』三巻。『無
- したがって、念仏と余行をともに証誠することになる。 いる。また、この経には、その正しさを諸仏が証明する明文がある。(2) 『大乗無量寿荘厳経』には、念仏だけでなく諸行もともに説かれて
- 十三行) (24) 『選択集』第十四章私釈段の第一の説(『浄全』七・六六頁十一~
- とある(『浄全』七・一四〇頁上十三~十六行)。 恐らくは「又爲如來滅後之時念佛行者」を筆記者が誤ったのであろう(25) 「又如來滅後之時爲念佛行者」:聖聰『徹選択本末口伝鈔』には、
- と云ふ。」(『浄全』七・六一二頁下十二~十四行)とある。の退縁を護る。此れ乃ち證誠すれば即ち護念あり。故に經に所護念經護念と何の差別有るや。答ふ、証誠は衆生の信心を勧む、護念は衆生(26) 護念と証誠について、聖冏『決疑鈔直牒』巻十に、「問ふ、證誠と
- 低下)・命濁(寿命が短くなる)の五つ。れ)・見濁(思想の穢れ)・煩悩濁(人心の穢れ)・衆生濁(人の質の27) 五濁:時代が下るにつれて増大する五つの穢れ。劫濁(時代の穢
- (28) 仏眼:五眼(肉眼・天眼・慧眼・法眼・仏眼)のひとつ。仏に具わ
- 「髪髪点を許力事(29) 選択悪業対待:良忠『徹選択抄』に、

つり、安樂國に往生せんと〈文〉」(『浄全』七・一一八頁上一~8行)の如しと〈云云〉。喩を以て法に合せば、十惡と一聲と待對するに一念能く五逆を滅す。今の釋の喩の意、此の義聲能く十惡を滅す。破戒と一念と待對するに一念能く破戒を滅す。五聲能く十惡を滅す。破戒と一念と待對するに一念能く破戒を滅す。五聲に大忠と待對するに十念能く五逆を滅す。今の釋の喩の意、此の義聲能く十惡を滅す。破戒と一念と待對するに一念能く破戒を滅す。五日の如しと〈云云〉。喩を以て法に合せば、十惡と一聲と待對するに一の如しと〈云云〉。喻を以て法に合せば、十惡と一聲と待對するに一の如しと〈云云〉。喻を以て法に合せば、十惡と一聲と待對するに一の如しと〈云云〉。喻を以て法に合せば、十惡と一聲と待對するに一の如しと〈云云〉。喻を以て法に合せば、十惡と一聲と待對するに一

- 『大正蔵』八・七三一頁中一~三行)。 貌を取らず、心を一佛に繋け、專ら名字を稱すべし。」(大正二三二番、一行三昧に入らんと欲さば、。應に空閑に處し、諸の亂意を捨て、相(3) 曼陀羅仙訳『文殊師利所説摩訶般若波羅蜜経』「善男子善女人よ。
- (28)の『徹選択抄』の解釈中に引用されている文である。 は我れ命終らんと欲する時に臨んで 盡く一切の諸障礙を除き、面りは我れ命終らんと欲する時に臨んで 盡く一切の諸障礙を除き、面り、 般若三蔵訳『大方広仏華厳経入不思議解脱境界普賢行願品』「願く
- の『徹選択抄』の解釈中に引用されている文である。(大正二九六番、『大正蔵』一〇・八七九頁下二〇~二一行)。注(28)礙を除滅し。面りに阿彌陀を見たてまつり。安樂國に往生せんと」(32) 佛陀跋陀羅訳『文殊師利発願経』「願くは我れ命終の時に。諸の障
- 『大正蔵』二〇・一〇七頁上四~五行)。 「亦、應に專ら我本師阿彌陀如來を念ずべし。」(大正一〇六〇番(33) 伽梵達摩訳『千手千眼觀世音菩薩広大円満無礙大悲心陀羅尼経
- (34) 良忠『徹選択抄』に「勢至選擇事

念佛の人を攝して淨土に歸せしむ〈文〉と。長水疏に云く、念佛とはく、我れ本と因地に念佛の心を以て無生忍に入る。今、此の界に於て首楞嚴經に二十五圓通を説く中に、五卷の最後に勢至圓通を説きて云

いては、経文の引用が欠落している。 『首楞厳経』とは、般刺蜜帝訳『大仏頂如来密因修証了義諸菩薩万行 『首楞厳経』とは、般刺蜜帝訳『大仏頂如来密因修証了義諸菩薩万行 稱名なり〈云云〉」(『浄全』七・一一八頁上九~十二行)と説明する。

- 正蔵』二六・四一頁中二~六行) 以て易行にして疾く阿惟越致に至る者有り。」(大正一五二一番、『大し。菩薩道も亦た是の如し。或は勤行精進なる有り。或は信の方便を有り易有り、陸道の歩行は則ち苦しく、水道の乘船は則ち樂なるが如(3) 龍樹『十住毘婆沙論』易行品「佛法に無量の門有り。世間の道に難
- いる。 二五・三四三頁上二~四行)。ここで、龍樹は「選択」の語を用いて一五・三四三頁上二~四行)。ここで、龍樹は「選択」の語を用いてめ、以て自ら其の國を莊嚴せしが如し」(大正一五〇九番、『大正蔵』佛將導して遍く十方に至りて清淨の國を示して、淨妙の國を選擇せし(36) 龍樹『大智度論』釈往生品「阿彌陀佛先世の時、法藏比丘と作て、
- (37) 世親『往生論』「云何が讚歎する。口業をもって讚歎したてまつる。(73) 世親『往生論』「云何が讚歎する。口業をもって讚嘆するのである。阿弥陀如来の名を称えて、阿弥陀如来の名を稱するに、彼の如來の光明智相の如く、彼の名義の如彼の如來の名を稱するに、彼の如來の光明智相の如く、彼の名義の如一・一九三頁九~十行)。
- まりが結社となり、後に白蓮社と呼ばれるようになった。 ○・一○九頁下十二行~一一○頁上八行)に収録されている。この集めて念仏三昧を修した。その時の参加者の一人である劉遺民が読んだ 廬山慧遠が、廬山般若台阿弥陀像前において、一二三人の同志を集
- (3) 在心・在縁・在決定:曇鸞『往生論註』に、長い間生死を繰り返し

るものではないという解釈されている(三義校量)。心・在縁・在決定」の三つの観点から軽い重いは時間の長さで計られ減し、不退転の位に至ることができるのかという問いに対して、「在て重ねてきた多くの罪がどうしてわずか十念という軽い修行によって

果報である衆生を縁として罪を造り、十念は無上の信心を拠り所にし 深く重い罪も治癒するという喩え)。 あれば、傷の深さによらず必ず治癒する。如来を縁とする名号の薬は が消えないと言うことがあるだろうか。 深く刺さり、 抜け毒は消えるのと同様である。(『首楞嚴経』に説かれる内容) 矢が れ骨は破れた人でも、解毒の薬を塗った鼓の音を聞けば、すぐに矢は の功徳の名号を縁として生じる。例えば、毒の矢が当たって、筋は切 て、阿弥陀如来の手だてとして立てられた真実であり清浄である無量 在縁…造罪の人は自分の妄想の心を拠り所にし、煩悩虚妄の心による た時間の長さと十念の時間の短さは罪を滅することとは無関係である さには関係なく、一瞬の光で闇は消え去ることと同様、罪を重ねてき 部屋に、一瞬でも光が入れば、たちまちに明るくなる。闇であった長 造罪は虚妄である。例えば、千年もの間、ずっと闇に閉ざされていた り、十念は、善知識の勧めによって真実の姿を説き明かす仏の教え 在心…造罪の人は自分の虚妄と誤った見解を心の拠り所として罪を造 (念仏の教え) を聞くことによって生まれたものである。十念は真実 毒が激しいからといって、鼓の音を聞いても矢が抜け毒 (薬の効き目が確かなもので

も十念によって三界から出ることができる。 の三つの理由で、十念は重ねてきた罪より重く、罪の重ねてきた人迫った心だから)決定(「必ず」の意)と名づけるのである。り所にして罪を造り、十念は明日はもう頼むべくもないというさし迫りがにして罪を造り、十念は明日はもう頼むべくもないというさし迫を決定…造罪の人は、まだ後があるという心・雑念の雑じった心を拠

これに続けて、以下の問答がある。

【問】 質問する。心がもし外のことに気を取られて散乱すれば、心を

ができない。どうすれば、念仏の数を数えることができるか。はならない。また心を凝らして想いを注げば、念仏の数を数えることは数を数えなおすだけであって、ずっと続けたということ(無間)に元に戻して念仏の数を数えなおさなければいけない。しかし、それで

【答】答える。『観無量寿経』に十念と説いているのは、往生の業が、【答】答える。『観無量寿経』に十念と説いているのは、往生の業がはがしたことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのであって、必ずしも念仏の数を数成就したことを明らかにしているのが見ば、夏の蟬は春と秋を入ればいけないのならば、手だてがないわけではない。

- 《40》 『隋天台智者大師別伝』「讃曰。四十八願莊嚴淨土華池寶樹易往無(40) 『隋天台智者大師別伝』「讃曰。四十八願莊嚴淨土華池寶樹易往無
- (41) 『漢語灯録』巻九所収の『類聚浄土五祖伝』に、『新修往生伝』の(41) 『漢語灯録』巻九所収の『類聚浄土五祖伝』に、『新修往生伝』の化仏について、出典未詳。
- (4) 賛寧『宋高僧伝』巻二十五「少康伝」に、「遂に烏龍山に淨土の道

- 『大正蔵』五〇・八六七頁下七~九行)とある。場を建て、壇三級を築き、人を聚めて午夜行道す。」(大正二〇六一番
- 状』に引用がある。次注参照。(44) 『大聖竹林寺記』:現存しない。『拾遺和語灯録』巻中所収の『登山
- (45) 『拾遺和語灯録』巻中「登山状」

玄宗皇帝より与えられたもの。著作に『略諸経論念仏法門往生浄土を受けて浄土往生の志を強くし帰唐後念仏を弘める。慈愍三蔵の号は慈愍三蔵は賜号であり、本名は慧日。義浄に影響を受けて、嗣聖一九慈愍三蔵・唐・永隆元年(六八〇)―天宝七年(七四八)。

- 蔵』五〇・八九〇頁中一行~下十五行)参照。集』三巻がある。賛寧『宋高僧伝』巻二七(大正二〇六一番・『大正
- 辞典』五七〇頁中~下)。ここでは、天台に続くので、一仏乗とした。(48) 上乗:(最上の乗り物の意) 大乗のこと(石田瑞麿『例文仏教語大
- (5) この法然の言葉は、父親の死が出家の動機とする伝記の記述と整合
- (51) 源信『往生要集』(『浄全』十五·一〇八頁上五行)
- (52) 源信『妙行業記』: 未詳。妙瑞『徹選択集私志記』には「世に流行(52) 源信『妙行業記』: 未詳。妙瑞『徹選択集私志記』には「世に流行(52) 源信『妙行業記』: 未詳。妙瑞『徹選択集私志記』には「世に流行(52) 源信『妙行業記』: 未詳。妙瑞『徹選択集私志記』には「世に流行
- 辞典』二三二~二三三頁参照)程典』二三二~二三三頁参照)祖であり、兜率僧都とも呼ばれる。天台教学を源信に学び、秘密灌頂 祖であり、兜率僧都とも呼ばれる。天台教学を源信に学び、秘密灌頂 53) 覺超僧都:?─長元七年(一○三四)。台密十三流のうち横川流の 辞典』二三二~二三三頁参照)
- (5) 倶胝:梵語 koṭi の音写。十の七乗、すなわち一千万。諸説あり、

- 返れなる。 十万・百万・億ともいう。一倶胝を一千万とすると二十倶胝返は二億
- 九〜十行)とある。 常日・長時・平生と云ふは皆是れ同意なり」(『浄全』八・一九〇頁上(55) 長日:妙瑞『徹念仏集私志記』巻中に「此れ平生の謂ひなり。乃ち
- (56) 博陸:関白のこと。
- (57) 槐門:三公(左大臣・右大臣・太政大臣)のこと。
- (58) 炳誠:明らかにいましめること。
- (仰ぎて天に愧じず、俯して地に怍じず)。(5))伏して~、仰ぎて~:『孟子』尽心上「仰不愧於天、俯不怍於人」
- 体力や気力が衰えていること、またはその人の意。四〜五行)とある。「窮老」は、年老いて生活に困窮している上に、月二十五日安居念佛中、八旬窮老謹記之畢」(『浄全』七・一一一頁下(6)) 窮老:『徹選択本願念仏集』下の末尾に、「于時嘉禎三年歳次丁酉六
- (61) 優婆提舎:梵語 upadesa の音写。論議等と訳される。教理の解説、
- り)。「不可得而称」は「不可得称」と同じことを表す。 聞きくべきなり。夫子の性と天道とを言ふは、得て聞くべからざるな夫子之言性與天道、不可得而聞也。」(子貢曰く、夫子の文章は、得て(62) 「不可得而称」:『論語』公冶長「子貢曰、夫子之文章、可得而聞也。
- (石田瑞麿『仏教語大辞典』五五四頁下)(る) 乗急:仏の教え(乗)によって智慧を磨くことに専心努力すること
- (『浄全』四・二二七頁下九~十三行)とあること)を指す。(64) 善導『観念法門』に「專念彌陀佛名一萬二萬三萬五萬乃至十萬\_
- (65) 善導『観念法門』(『浄全』四·二二四頁上四行]
- (66) 今案:自分で新しく立てた考え。(『広辞苑』第七版)
- なり。」(『浄全』一〇・六二頁上十六~十七行)と云う。ここにあるなり。彼の藂蘭茂らんと欲すれども、秋風之を破ると言ふが如き等是)。 異義蘭菊:聖冏『決答疑問銘心鈔』に「異義蘭菊等とは是れ茂き義

聖光

(蘭が繁茂しようとするが、冷たい秋風が枯らしてしまう)である。引用は、唐太宗撰『帝範』去讒「叢蘭、茂らんと欲し秋風之を敗る」

- (8) 紛紛:入りまじってみだれるさま。(『広辞苑』第七版)
- 反) (8) - 乱入:乱暴に押し入ること。無法に押し入ること(『広辞苑』第七
- (70) 浅猿し(あさまし):なさけない。みじめである。見苦しい。『(広
- 頁上) また、魔王の住所とされる。(石田瑞麿『例文仏教語大辞典』七三五また、魔王の住所とされる。(石田瑞麿『例文仏教語大辞典』七三五ものは、他の作り出した楽事を受けて自在に自分の楽とするという。(71) 第六天:欲界六天の最高第六の他化自在天のこと。ここに生まれた
- 「例文仏教語大辞典』六三六頁上)
  (7) 真文(しんもん):真実の経文。仏・菩薩の説いた文句。(石田瑞麿
- すこと。(石田瑞麿『例文仏教語大辞典』一〇三頁中)(73) 誑惑(おうわく):うそをいってたぶらかすこと。だまし、まどわ
- これでは、これでは、これでは、これでは、これでは、これでは、これでは、これで、他は現流本は磓に作る」とある。
  (7) 椎撲地獄:『浄全』七・九七頁冠注に、「椎撲地獄の説、善恭敬經に

典については未詳・
単度論に出づ。師の正義を捨て邪義を存せば此の地獄に入る」(『浄智度論に出づ。師の正義を捨て邪義を存せば此の地獄に入る」(『浄コ真上十二~十三行)とある。良忠『徹選択抄』には「推撲地獄事二真上十二~十三行)とある。良忠『徹選択抄』には「推撲地獄事二真上十二~十三行)とある。も、『大正蔵』二四・一一〇別有一小地獄名爲椎撲。」(大正一四九五番、『大正蔵』二四・一一〇別有一小地獄名爲椎撲。」(大正一四九五番、『大正蔵』二四・一〇別有一小地獄名爲椎撲。

末法の迷者を哀れむからであるというのであろう。 た末世の小賢しい智慧を誇る愚鈍な者の迷いを救うため」は、つまり、「選択集」に重ねて、この『徹選択集』を造った第二の理由「乱れ

# 明恵撰『摧邪輪』巻下 訓·註 試稿(二)

# 米 澤 実江子

季前(『佛教大学 法然仏教学研究センター紀要』 既刊号)

# キーワード

明恵・『摧邪輪』・訓読文・註記

# 【報告範囲】

〜三七二頁)までを挙げ「試稿」とした。 巻下「八丁裏十行目より十八丁表七行目」(『鎌倉旧仏教』三六八頁上

# 【凡例】

- しとその註記(通し番号)を挙げた。 377)」とし、始めに書き下し該当箇所を翻刻し、次に書き下、底本は、佛教大学附属図書館「寛永年間版(貴重書 G極楽寺/
- 一、翻刻・書き下しにあたっては、下巻より、通行の字体に改めた。
- 一、翻刻部、【 】の内、丁数とオ(ウ)を示す場合は、底本の丁数

明恵撰『摧邪輪』巻下

訓註

試稿 (二) (米澤実江子)

仏教』翻刻部の頁とその上(下)を指す。とその表(裏)を指し、漢数字と上(下)を示す場合は『鎌倉旧

- 一、〈〉は原割り注。
- 仮名は適宜補った。一、訓読文において、返点・送り仮名は、原則底本に従ったが、送り
- 末の「〜云々(云云)」は、「〜、と云々(云云)」とした。一、訓読文において、典籍引用部は改行して二文字下げた。また引用
- 、訓読文において、明恵の設問とその答えは、それぞれ改行した。
- 、註記における引用出典の略称は以下の通りである。

『昭法全』(『昭和新修法然上人全集』)

『浄全』(『浄土宗全書』)

『大正蔵』(『大正新脩大蔵経』)

『望仏』(『望月仏教大辞典』増訂版)

『中仏』(中村元著『広説仏教語大辞典』)

『織田仏』(織田得能著『織田仏教大辞典』)

大漢和』(諸橋轍次著 『大漢和辞典』

日国 (『日本国語大辞典』

『漢和大辞典』(藤堂明保編 学研 漢和大辞典』)

て頂きました。 当研究班課題の底本として、佛教大学附属図書館所蔵本を使用させ 佛教大学附属図書館のご厚情に感謝申し上げます。

付記

# 【八丁ウ/三六八頁上】

衆行外既出,,念仏善。明知。二行遂有差別。何可会之, 乎。答。依善導皆得,,往生。何\_以、仏光普照、唯摂、念仏者, 有何意, 也〈文〉。此中、皆得,,往生。。,,,, の力、猶得"、往生。況中品下生人、雖」修"世福、未」希"。求出-離、向力、猶得"、往生。況中品下生人、雖」修"世福、未」希"、求出-離、 此ノ 前所引善【三六八頁下】導疏、 問。若如」所」言者、念仏善 | 疎縁未熟行、不」発三昧、難」得一心。 ニーニューザーカーゲーは、不ら名…念仏。然依…迴一世間孝養父母等善、未ら親『縁如来身心』故、不ら名…念仏。然依…迴 挙:|問端|中云、備修 衆行、但能迴-向、 【九丁才】通多善、為、体。然者、何故 如,

とす。 挙ぐる中に云く 問ふ。若し言ふところのごとくならば、念仏善は、多善に通じて体 然らば、 何が故ぞ、 前に引くところの善導の 『疏』 問端を

備さに衆行を修して、 か、 仏光普く照すに、ただ念仏者を摂する。 ただ能く迴向するに、 皆往生を得。 何の意か有るや 何を以

訓

に差別有り。 此の中に、衆行の外に既に念仏善を出す。 何ぞ之を会すべきや。 明らかに知りぬ。二行遂

し。 希求せず。此のごときの踈縁未熟の行は、三昧を発せず、一心を得難 往生を得。況んや、 親縁せざるが故に、 答ふ。善導の意に依るに、世間孝養父母等の善、未だ如来の身心を 念仏と名づけず。 中品下生の人、 世福を修すと雖ども、 然るに、迴向力に依りて、 未だ出離を

#### 註

- 1 善導 『観経疏』、『大正蔵』三七、二六八頁上
- (2)「一心」、究極の於根底としての心・心を統一すること・精神統一・ 禅定(『中仏』上、七二頁)。

# 《翻刻》

是故、念仏外出之」也。此亦約 一類」作此説。一切未必 例之。ノニ、ノニスヲ・レ・シテ・ニスノヲ・ケシギセニ世【九丁ウ】善」 エッテハ、後時雖」縁 仏境、初中心、於ニ余境・・・・・・・・・・・・・・・・ 向善根。往生浄土六因四縁分別義、 依正為所緣緣。余法不碍為||増上緣。依此|有||念仏心生||故、起||迴 迴-向位雖」有 相続,故、謂、称"名字,観"相好"等、初中後心、恒縁"仏境"。如"彼廻" ニュース シーラ スポープ 5、 |念仏義| 〈本識業種為||因縁縁|。求生心為次第縁|。 可」見...孔目章,〈云云〉。非...恒時 初中心、於||余境上||転。 極 楽

#### 註

切

未だ必ずしも之に例せず。

- (3) 「本識」、根本的な識・阿頼耶識 (『中仏』下、一五四七頁)。
- (b) 胃酸『善族圣内室月穿錐し目室』「第三月 主ヒ国家 音、胃景 主ヒ、いう・業が本来の果の種子になることをいう(『中仏』上、四三七頁)。(4) 「業種」、善悪の業が苦楽の果を生ずることを植物の種子にたとえて、
- (5) 智儼『華厳経内章門等雑孔目章』「第三明』往生因縁』者、謂得』往生、白の(『中仏』〔縮刷〕五〇八頁)。
- (6) 「仏境」、仏の境地・仏の認識領域(『中仏』下、一四五二頁)。

# 《翻刻》

勧請ニュ 守...護 持戒之人、亦不。゚令。゚者。゚諸悪鬼神横来悩害、 亦無。。横病死亡災 有;,男子女人、於;,月月六斉日及八王日、向;,天曹地府,一切業道数数首, 此亦是現生護念増上縁。又如"浄度三昧経説云、仏告"瓶沙大王、若、 若人、受「持 三帰五戒」者、仏勅」、天帝、汝差』、天神六十一人、日夜年シ 功徳?。百年捨報巳-後有:「何利益?。得!!生:|・浄土; 以-不。答曰、現生及\*\*\*。 ニィナャ 即観念法門云、問曰、仏勧二一切衆生」発』菩提心、願』生』 西方弥陀サ 観念法門云 、問曰、仏勧二一切衆生」 発言 きゅうしゅ 西方弥陀 障、常得【十丁ウ】安穏。 此亦是現生護念増上縁〈已上〉。 月随逐守【三六九頁上】護 受戒之人、勿」令」獲言諸悪鬼神横相悩害で 因縁。一者滅罪増上縁、二者護念得長命増上縁、三者見仏増上縁、 捨報決定 有大功徳利益。准-依 仏教,顕「明五種増上利【十丁オ】益/ 仏国。又勧 造,,阿弥陀像、称-揚礼-拝、香華供-養、日-夜観-想 是故、善導意、雖ヒ以||称名| 為。門、所」引念仏文中、亦通||多善| 取之| 者摂生増上縁、五者証生増上縁。〈乃至〉又依□灌頂経第三巻説□云、 い絶。又勧 専ニ念 |弥陀経||十五二十三十五十一百、満||十万遍||者、現生得||何| · 弥陀仏名; 一万二万三万五万乃至十万 者、或·

## 訓》

念仏の文の中に、また多善に通じて之を取る。即ち『観念法門』に云是の故に、善導の意は、称名を以て門とすと雖ども、引くところの

仏国に生ることを願はしむ。又勧めて、阿弥陀の像を造りて、称問ひて曰く、仏、一切衆生を勧めて、菩提心を発して、西方弥陀

揚礼拜し、 万乃至十万せん者、 を得るやいなや。 功徳をか得る。百年捨報已後に何の利益か有る。浄土に生ること 五・二十・三十・五十・一百、十万遍に満せん者、現生に何なる 又勧めて、 弥陀仏名を專念せしむること、一万・二万・三万・五 香華供養し、日夜に観想して絶へざらしむ。 或いは勧めて『弥陀経』を誦すること、十

答へて曰く、現生及び捨報に、決定して大功徳利益有り。 た是れ、現生護念増上縁なり。 鬼神の横さまに相悩害することを獲しむること勿れ」。此れもま 神六十一人を差して、日夜年月に授戒の人を随逐守護して、諸悪 生増上縁。〈乃至〉又『灌頂経』の第三巻の説に依るに、云く、 は護念得長命増上縁。三は見仏増上縁。四は摂生増上縁。 准依して五種の増上利益の因縁を顕明かす。一は滅罪増上縁。二 「若し人、三帰・五戒を受持するをば、仏、天帝に勅す。 五は証 仏教に 汝、天

若し、男子女人有りて、月月の六齊日及び八王日において、 又 常に安穏なることを得」。此れもまた是れ、 来りて悩害すること有らしめず。また横病死亡の災障無くして、 者をば、 曹・地府に向ひて、一切の業道、数数に首過し、斎戒を受持せんぽ)(ミロ) に来りて随逐し、持戒の人を守護して、また諸悪鬼神、横さまに 已上。 『浄度三昧経』に説きて云ふがごとし。「仏、瓶沙大王に告ぐ。 仏、六欲天王に勅して、各、二十五の善神を差して、常 現生護念増上縁なり 天

註

- 7 「捨報」、
- 8 【参考】『灌頂経』三、『大正蔵』二一、五〇一頁下~。
- 9 「天曹」、天の神(『中仏』下、一二一八頁)
- 10 「地府」、豊かな地・冥界・冥土・閻魔王(『日国』八、一三八一頁)。

「首過」、自ら己の罪を述べる(『大漢和』十二、四三九頁)。

11

- 12 天,夜摩天,兜率天,化樂天,化他自在天)(『中仏』下、一七七四 「六欲天」、三界の内、欲界に属する六重の天(四天王主天・窘利
- (1) 「横病」、不慮の病気(『中仏』〔縮刷〕 一三〇頁)。
- 14 教大学総合研究所紀要』三、一九九六年)。 古逸経典研究叢書』第二巻 (大東出版社、一九九六年)。齊藤隆信 「『浄度三昧経』の研究―『安楽集』と『観念法門』の場合―」(『佛 『浄度三昧経』、【参考】牧田諦亮(監修)·落合俊典(編集)『七寺
- 15 善導『観念法門』、『大正蔵』四七、二四頁下~二五頁下。

也。 証。然此三念、亦名,三帰。是故経中、或云,念仏念法念僧、或云,帰 善,也。相摂義如理,可、知、之。是故三念中念仏善文、念仏宗引之,為ッ 也。如戒善,余善亦可,准-知。若念仏善通,余善,者、余善中亦摂,念仏 此中既引,,||三帰戒善功徳文,||為,||念仏護念縁。明知、念仏善中摂,,||戒善,||/ニーテースルーニュスルーニスルーニスルーニスルースルースルースルースの関系を表示。

#### 訓

此の中に既に「三帰戒善の功徳の文」を引きて「念仏護念縁」とす。

念仏善を摂するなり。「相摂の義」、理のごとく之を知るべし。 善もまた准知すべし。 明らかに知りぬ。 念仏善の中に戒善を摂するなり。 若し念仏善、 余善に通ぜば、 余善の中にもまた、 戒善のごとく、 是の故 余

ず。之に依りて多善に通じて念仏の名を立つるなり。 僧」と云ふ。 中に、或いは「念仏・念法・念僧」と云ひ、或いは「帰仏・帰法・帰 然るに、此の三念、 然るに「帰仏の義」は、未だ必ずしも称名に限るべから または「三帰」と名づく。是の故に、 経 0)

- 16 "阿弥陀経』、 『大正蔵』 十二、三四七頁上。
- 『雑阿含経』、『大正蔵』二、二三二頁中

根、得品 綱是ニスマ 他師派極点 導,矣。 百即百生千即千生。縦雖 称1名字、無念仏心1者、千中一難」得。大 諸義同順一法印。各順「理」修行、往生浄土無」疑。唯念仏心為」先者、 一成立。 い 善導摂っ |諸門理|| 其尽極者、即究||竟二無我義開||闡三法印道|| 念仏善| 得」一察」万。此決、若迄 往生直-路無岐-径。諸経倶【十一丁才】為二一仏説。 他善|属||称名|作||一門 重重 者、専修人、定謂」非三善 也。然別、 善導尽二称名義で

#### 訓

に、三念の中の念仏善の文、念仏宗に之を引きて証とす。

とす。 ひ名字を称すと雖ども、念仏心無くんば、千が中に一も得難からん。 其の尽極とは、 然れば則ち、 土、疑ひ無からん。ただ念仏心を先とせば、 の善根、 大綱、是に足りぬ。一を得て万を察せよ。 然りと雖ども、 諸義同じく一法印に順ず。 成立することを得。 善導は「称名の義」を尽し、 即ち二無我の理を究竟し、三法印の道を開闡す。念仏 善導は他善を摂して称名に属して一門を作るなり。 往生の直路、 各、一理に順じて修行せば、 他師は 岐径無し。諸経倶に一仏説 百即百生、千即千生。縱 「諸門の理」を極む。 往生浄

此の決、若し重重に迄ばば、 専修人、定んで「善導を非す」と謂は

#### 註

- 18 「開闡 (かいせん)」、ひらきひろめる (『大漢和』十一、七一七頁)。
- 19 「岐径」、【参考】「岐道」分かれ道・えだみち(『大漢和』四、二二

# 刻》

資糧論第一釈 資糧義「云『以」持為」義。譬 如『世間共行、日摂於熱』問曰、何 為『摂取義』乎。答。摂取者、即是摂義也。即摂者、如『菩提テゥ』『ガスパ 念心如熱冷。日摂」熱者、同熱性、故、心光摂、念心,者、同是念性下】資糧,者、即是持義〈云云〉。此亦如」是。弥陀心光如日月。行者 月摂。於冷。摂是持義。如」是持菩提「法為菩提資糧。言【三六九頁ニュストカー。

心光、不、摂、無念、者、不、同念、故、非、,可、摂法。故、月喩亦如、是。日不、摂、冷者、不【十一丁ウ】同性、故非,,可摂 法。。

#### 訓》

問ひて曰く、何をか「摂取の義」とするや。

菩提資糧論』の第一に「資糧の義」を釈して云ふがごとし。答ふ。「摂取」とは、即ち是れ「摂の義」なり。即ち「摂」とは、

は、即ち是れ「持の義」なり〈云云〉。のごとく菩提を持する法を「菩提の資糧」とす。「資糧」と言ふし、月に冷を摂するがごとし。「摂」は是れ「持の義」なり。是「持」を以て義とす。譬へば、世間に共に行ずるに、日に熱を摂

の゛…、。 此もまた是のごとし。弥陀の心光は日月のごとし。行者の念心は熱

同じく是れ念性なるが故に、月喩もまた是のごとし。日に熱を摂するは、同じく熱性なるが故に、心光、念心を摂するは

無念を摂せざるは、同念ならざるが故に摂すべき法に非ず。日に冷を摂せざるは、同性ならざるが故に摂すべき法に非ず。心光、

#### 註

- (『中仏』中、九三一頁)。(②) 「資糧」、準備や素材の意・修行の基となる善根や功徳を云う・材料
- (21)『菩提資糧論』、『大正蔵』三二、五一七頁中~下。

# 《翻划》

### 訓》

成ぜしむるなり。種」なり。摂の用を成す。謂く、離散の極微をして之を摂して一聚を謂く、広く諸法に歴て之を言はば、謂く、四大種に就かば「水大

現行を生ず。
・心王に就きて之を言はば、謂く、阿頼耶識、諸法の種子を摂蔵して

衆生の舌端に影び、法体、衆生の心想の中に入る。本質有れば、鏡に、ない、衆生、仏を称念すれば、また倶時に「摂取の用」を成す。名字、印持して迷心の中に置くは、水大種の極微を摂持するがごとし。迷調く、仏は是れ大覚円満の聖者、衆生は是れ無明未悟の凡夫なり。迷調く、仏は是れ大覚円満の聖者、衆生は是れ無明未悟の凡夫なり。迷れ、心所に就きて之を言はば、謂く、念の心所なり。所縁を摂持して、心所に就きて之を言はば、謂く、念の心所なり。所縁を摂持して、

此に准じて知るべし。 影像を現ずるがごとし。是を「摂取の義」と謂ふ。善導の三縁の義

#### 註

- (22) 「四大種」、四種の元素(地・水・火・風)(『中仏』中、六八一頁)。
- 九七一頁)。(2) 「心王」、心作用の根本となるもの・意識作用の本体(『中仏』中、
- (24) 「心所」、心のはたらき・精神作用 (『中仏』中、九五七頁)。

# 《翻刻》

心、最為、要也〈己上〉。善導解釈亦准、此可、知。

「、最為、要也〈己上〉。善導解釈亦准、此可、知。

#### 訓

齊州の大行禅師の念仏の行を出して云ふがごとし、要を挙げて之を言へば、三業、常恒に仏境に順ずるなり。清涼大師

ずすべからく信有るべし。若し信あれば、千即千生、万即万生。両字、身口を離れず。彼の『論』に云く、浄土に往生せんに、要四字の教詔に謂く、「信・憶」の二字、心を離れず。「称・敬」の

するの法無し。此れ初心を策すに、最も要とするなり〈已上〉。めなれば、深信と名づく。意の早晩に任せて、終に再び閻浮に住護す。心に恒常に憶ひ、口に常に名を称し、身に恒常に敬ひ、始仏の名字を信じて、心口を離れざれば、諸仏即ち救ひ、諸仏即ち

#### 註

善導の解釈もまた此に准じて知るべし。

- (25) 【参考】『往生西方浄土瑞応伝』、『大正蔵』五一、一〇五頁下。
- (26)「教詔(きょうしょう)」、教えつげる(『大漢和』五、五〇五頁)。
- (27) 澄観『演義鈔』、『大正蔵』三六、六六七頁上。

## 翻刻》

¸知。阿毘達摩法相、如¸是。更可止迷倒¡也

#### 訓》

限有るに非ざるなり。是の故に『六時礼讃』の故に「念仏衆生摂取不捨」と云ふ。身光の照触においては、彼此の分甚の故に、三業、仏境に順ずるに依りて、弥陀心光の摂取を蒙るが

為強。(※)弥陀身色如金山、相好光明照十方、唯有念仏蒙光接、当知本願最弥陀身色如金山、相好光明照十方、唯有念仏蒙光接、当知本願最

り。若し爾らずんば、一師の解釈、何ぞ桙楯を成ぜんや。と言ふは「十方の衆生」なり。「蒙光接」と言ふは「心光」を指すな等の文もまた『観念法門』に准じて一義を成すべし。即ち「照十方」

して説くなり。 して説くなり。 して説くなり。 一言の下に二義有り。一は身光、二は心光なり。今、会 「光接」と云ひて「光照」と云はざるをや。即ち「摂念」を指すなり。 して、順理の正義を取りて、即ち「心光」とするなり。七例の中には、 と、「蒙光接」の一言の下に二義有り。一は身光、二は心光なり。今、会 「就するところの義は、五翻の中には「異事翻」に依る。謂く、 して説くなり。

を止むべきなり。あり、「とは「法」なり、「とし、更に迷倒なり、義、准じて知るべし。阿毘達摩の法相、是のごとし。更に迷倒り。「接」とは「法」なり。「光」とは「体」なり。「接」とは「臂」なっは、法譬双べて挙げ、体用合して明す。即ち「光」とは「譬」なっは、法譬双べて挙げ、体用合して明す。即ち「光」とは「譬」な

註

- (28) 善導『往生礼讃偈』、『大正蔵』四七、四四六頁中
- 会取、正故」、『大正蔵』四五、五三五頁中~下。 借勢翻、如羝羊鬪将前而更却等。五異事翻、於二一名下,有二二義事,而相形取義故。二增字翻、加、字会、義故。三会意翻、以、意会、義故。四(29)「異事翻」、【参考】智儼『華厳五十四問答』「翻依、有、五。一相望翻、
- (30) 「七種」為」、七例句」」『大正蔵』三五、一四九頁上~中。 所属声、如」、奴属¸主。七補盧鍛、是所依声、如」客依¸主。瑜伽第二、声、如」人斫」樹指説」,其人。二補盧私、是所作業声、如」所作斫¸樹。声、如」人斫」樹指説」,其人。二補盧私、是所作業声、如」所作斫¸樹。一、転声法。若不」,明知,必不」能」知」、文義分齊。一補盧沙、此是直指陳、公」「七例」、【参考】法蔵『探玄記』「若欲」尋」。読內外典藉。要」解」声論
- (31)「第三例」、補盧崽拏(ふるしゃな)、具声(具格)、~によって
- (32) 善導『観念法門』、『大正蔵』四七、二五頁中。

# 《翻刻》

#### 訓

性の徳無からしむ。
らば、弥陀如来をして大悲不遍の過有らしむ。又、四十八願をして称らば、弥陀如来をして大悲不遍の過有らしむ。又、四十八願をして称照さざらしむもまた身心の二光を分かたず。若し汝が所解のごとくな然るに、汝が『集』に此等の文を出して、身光をして十方の衆生を

満せり。情け無き愚人等、悉く皆之を信伏す。人は光照を受く。出家雑善の行人は照触を蒙らず。此の像、処処に遍光明、十方を照す。周匝して在家・出家の諸人を図す。在家称名の諸顕わす。「摂取不捨の漫茶羅」と名づく。中央に阿弥陀如来を図す。汝、書を造り、此の義を述ぶるのみに非ず。図像を仮りて此の意趣

に非ず、還りてまた浄土門の行を黷せり。の浄業とし、此を以て深信の至極とす。ただ聖道の仏法を軽むるのみ称名の行は専一ならず。不法の過は日びに熾盛なり。此を以て往生

#### 討

(33) 法然『選択集』、『昭法全』三二七頁。

## 《翻刻》

息。十方三悪三苦。名無上力。即為」用也。等【三七○頁下】〈云云〉。ウ】導和尚、釈云、七明光之体用。即無漏為」体故名智慧光。又能除□ウ』導和尚、釈云、七明光之体用。即無漏為」体故名智慧光。又能除□ウ、離三塗 。是故号 此菩薩 名大勢至 。〈文〉。善【十三丁亭、離三塗 ,得無上力。是故号 此菩薩 ,名大勢至 ,《文》。善【十三丁亭、雕三塗 ,明曰、観経説 "第十一勢至観,中云、以智慧光」普照 一切、専修人、問曰、観経説 "第十一勢至観,中云、以智慧光」普照 一切、

明恵撰

『摧邪輪』

巻下

訓註

試稿 (二) (米澤実江子)

#### 訓》

是の故に、此の菩薩を号して「大勢至」と名づく〈文〉。智慧の光を以て普く一切を照して、三塗を離れ、無上力を得しむ。専修人、問ひて曰く、『観経』に「第十一勢至観」を説く中に云く、

# 善導和尚、釈して云く、

名づく。即ち「用」とするなり、等〈云云〉。と名づく。又能く、十方の三悪・三苦を除息するを「無上力」と七に光の体用を明す。即ち無漏を「体」とするが故に「智慧光」

# 釈の意を案じて曰く、此の上の『経』文に云く、

次に大勢至菩薩を観ず。此の菩薩、身量大小なるもまた観世音の次に大勢至菩薩を観ず。此の菩薩、身量大小なるもまた観世音の流とし。円光の面、各、百二十五由旬、二百五十由旬を照す。挙述とし。円光の面、各、百二十五由旬、二百五十由旬を照す。挙述とし。円光の面、各、百二十五由旬、二百五十由旬を照す。挙述とし。円光の面、各、百二十五由旬、二百五十由旬を照す。挙述とし、

此の次に、「以智慧光」等の文来れり。是の故に、此の釈の中に

言ふなり〈為言〉。名を立つるなり。即ち「有為無漏道諦の摂」なるが故に「智慧光」と「息苦」を「用」とす。中に就きて「智慧光」とは、「体」に就きて「光の体用」と言ふは、上の所説の「身光」、「無漏」を「体」とし、

#### 註

- (34) 『観経』、『大正蔵』十二、三四四頁上。
- (35) 善導『観経疏』、『大正蔵』三七、二六九頁上。
- (36) 「挙身」、全身にわたって・体中(『中仏』上、四八七頁)。
- 3)『観経』、『大正蔵』十二、三四四頁上。

# 《翻刻》

此即可」云」出身光体,也。

#### 訓

として「心光」と云ふには非ずや。
身光、無漏を体とするが故に、四智相応の浄識を挙げて「身光の体」然らば、今言ふところの「心光の義」もまた此に例すべし。弥陀の

通ずと雖ども、善導の意もまた無漏の心・心所の法を取る。ども、今善導の意は、且く無漏の義辺を挙ぐ。無漏の義もまた心境に地上の菩薩の識所変に望めば、浄土の諸境、有漏・無漏に通ずと雖

所を取る。 是の故に「勢至観」を釈するには、『経』説に就きて浄識相応の心

なり。 識を出して「心光」と云ふ。此れ即ち「身光の体」を出すと云ふべき識を出して「心光」と云ふ。此れ即ち「身光の体」を出すと云ふべき

#### 註

- (3) 「四智」、「法智、類智、他心智、世俗智」迷いを断ずる四種の智慧
- (3) 「浄識」、無漏の識・清らかな阿頼耶識(『中仏』中、八五七頁)。

# 《翻刻》

如」是。観念法門解釈、如向「鸞鏡」。

#### 訓

を明す」と釈したまへり。 の文に連続して「以智慧光」等と言ふ。所以に、善導「上の身光の体 答ふ。此の救い、然るべからず。勢至観の『経』文、「名無辺光」 然らば、我が図するところの曼茶羅、何ぞ謬とせんや。如何。

るが故に、「摂取不捨」の言、全く「身光」に関けず。 云ふ。八字の中において、下の四字は即ち弥陀慈念の功用なり。 善導の宗義、是のごとし。『観念法門』の解釈、鸞鏡に向へるがご 是の故に、「身光」は十方の衆生を照す。大悲普遍の徳を顕す。 第九観の中には「智慧光」と云はず、ただ「念仏衆生摂取不捨」と 仏地の色心、倶に尊高なりと雖ども、慈念の功徳は「意業」に約す(읳)(⑷ 「心光」は專念の行者を摂す。感応必然の義を成せり。

- 40 『観経』、『大正蔵』十二、三四四頁上。
- $\widehat{42}$   $\widehat{41}$ 善導『観経疏』、『大正蔵』三七、二六九頁上
- 『観経』、『大正蔵』十二、三四三頁中。
- 43 「仏地」、仏果・仏の境界・仏位(『中仏』下、一四五三頁)。
- 「心」は無相不可見(『中仏』中、六三三頁)。 「色心」、色法と心法・物と心・物質と精神・「色」は有相可見、

なり。

45 念||阿弥陀仏|衆生。彼仏心光常照||是人||摂護不」捨。総不」論」照||摂余 好等光亦遍照...衆生。又如、前身相等光、一一遍照...十方世界。但有,,専 照||十方衆生。身毛孔光亦遍照||衆生。円光亦遍照||衆生。八万四千相 善導『観念法門』「如||第九真身観説云。弥陀仏金色身毫相光明遍

> (46) 「鸞鏡(らんきょう/らんけい)」、かがみ(『大漢和』十二、八九一 雜業行者。此亦是現生護念増上緣」、『大正蔵』四七、二五頁上~中。

# 《翻刻》

今下弥陀如来|有#愛増、過4、生機衆生、豈得入 一弥陀願海|乎。更可令下弥陀如来|有#愛増、過4、生機衆生、豈得入 一弥陀願海|乎。更可\*者、聞 念仏名字|人、倍可」増|信敬|。若如 汝義|者、【三七一頁上】ハ カメイ / ガイ / ガイ 若不」然者、有何用「五処遍照文外可」云」但有専念等」乎。若成此義シスプラハ

## 訓

専念」等と云うべきや。 若し然らずんば、何の用有りてか「五処の遍照の文」の外に「但有

機の衆生、豈に弥陀の願海に入ることを得んや。更に迷倒を止むべき 若し此の義を成ぜば、念仏の名字を聞かん人、倍信敬を増すべし。 若し汝が義のごとくならば、弥陀如来をして愛増の過有らしむ。生

せんと欲ふ。謂く、前に出すところのごとし。 若し汝が所解のごとくならば、我もまた一の弥陀摂取の曼茶羅を図

13 「語」「意」合して之を取らば、ただ一の念仏三昧とす。 『観経』并びに善導の解釈の中に、口称・憶念、差別せり。 其の旨 其の中

上に成ずるがごとし。

#### 註

- (48) 「攝取不捨曼陀羅」、『摧邪輪』巻下、『鎌倉旧仏教』三七〇頁上。
- (4)「一の念仏三昧」、『摧邪輪』巻上、『鎌倉旧仏教』三二八頁下~三二(49) 「一の念仏三昧」、『摧邪輪』巻上、『鎌倉旧仏教』三二八頁下~三二

# 《翻刻》

善導法事讚出召請詞,発句云、般舟三昧楽願往生。
《『須門等三女人」譬喩、説念仏義,以心念,為、主、終明,発得三昧,義、文,為念仏功徳。然般舟三昧経是六部之随一也。彼経中、挙,丈夫、文,為念仏功徳。然般舟三昧経是六部之随一也。彼経中、挙,丈夫、文,為意,多出,観念想利益又、善導観念法門引六部往生経、明,五種増上縁義、多出,観念想利益又、善導観念法門引六部往生経、明,五種増上縁義、多出,観念想利益、

#### 訓》

を明すに、多く観念想利益の文を出して念仏の功徳とす。 又、善導の『観念法門』に六部の往生経を引きて、五種増上縁の義

「心念」を以て「主」とし、終に三昧を発得する義を明す。丈夫、須門等の三女人を念ずる譬喩を挙げて、念仏の義を説きて、然るに、『般舟三昧経』は是れ六部の随一なり。彼の『経』の中に、

般舟三昧行願往生、と。善導の『法事讃』に召請の詞を出す発句に云く

#### 註

- 『十往生経』・『浄土三昧経』、『観念法門』、『大正蔵』四七、二四頁下。
  (5) 「六部往生経」、『無量寿経』・『観経』・『阿弥陀経』『般舟三昧経』・
- 増上縁・証生増上縁、『観念法門』、『大正蔵』四七、二四頁下。(51)「五種増上縁」、滅罪増上縁・護念得長命増上縁・見仏増上縁・摂生
- (52) 善導『観念法門』、『大正蔵』、四七、二四頁下。
- (53) 善導『般舟三昧経』、『大正蔵』十三、九〇五頁上~中。
- (5) 善導『法事讃』、『大正蔵』四七、四二五頁上~中。

# 《翻刻》

、一。此復如上【十五丁ウ】成。 思-惟 仏,者〈文〉。如、是文証、非於我世,現前受、記。何況、正念 思-惟 仏,者〈文〉。如、是文証、非於我世,現前受、記。何況、正念 思-惟 仏,者〈文〉。如、是文証、非於我世,現前受」記。何況、正念 思-惟 仏,者、語意雖、無;;差別、約離門、取義、心念勝 故也。若爾者、約合門,者、語意雖、無;;差別、約離門、又、観経疏并観念法門、釈"身光照一切、心光摂;;念仏者,者、能所摂又、観経疏并観念法門、釈"身光照一切、心光摂;;念仏者,者、能所摂

#### 訓》

「離門」に約せば「心念」是れ勝れたりとす。故なり。若し爾らば、「合門」に約せば「語」「意」差別無しと雖ども、「心光は念仏者を摂す」と釈するは、能所摂取の義、「心念」勝るがまた、『観経の疏』并びに『観念法門』に、「身光は一切を照し」、また、『観経の疏』并びに『観念法門』に、「身光は一切を照し」、

『観仏三昧経』の第三に云ふがごとし、

に記を受く。何に況んや、仏を正念して思惟せん者をや〈文〉。南無仏と称するに、得るところの果報、今、我が世において現前

#### 註

- 二五頁中。 (56) 【参考】善導『観念法門』「彼仏心光常照是人」、『大正蔵』四七、
- (57) 『観仏三昧海経』、『大正蔵』十五、六六一頁下。
- 六〇頁下~三六一頁上。 (8) 「合門・離門」、【参考】「離合」、『摧邪輪』巻中、『鎌倉旧仏教』三

# 《翻刻》

#### 訓

弥陀の光明をして観念の行者を照触せしめて、称名の行者を隔てんと、善導の宗義に就くに、心念を以て本とせざるに非ず。然らば、我れ、

し。此れは汝が狹心を懲しめんが為に、且く仮説を設く。実に「称名我れが深を取りて浅を捨つるは、且く「捨劣得勝の一義」を成すべ汝、心念を捨てて称名を取るは、種を捨てて菓を求むるがごとし。

の行者を隔つ」と謂ふには非ず。驚くこと莫れ、驚くこと莫れ。

#### 註

# 《翻刻》

華上人有菩提心,入 浄土門,耶。如何。 (本)、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,请。三心專修人、問曰、我所存義、全不」言」不」取,心念。如,汝之所,責。三心專

#### 訓》

然るに所立の意趣、弥陀の名号、不思議の功力有るが故に、設ひ菩提るに此の三心は必ずしも菩提心に非ず。ただ是れ信解願欲の心なり。ず。汝が責むるところのごとし。三心具足す。我等共に之を許す。然専修人、問ひて曰く、我が所存の義、「全く心念を取らず」と言は

有りて浄土門に入らんや。如何。

、押して此の義を破して、菩提心を以て先とせば、誰人か菩提心が、押して此の義を破して、菩提心を以て先とせば、誰人か菩提心此の『集』を作りて、此の義を述ぶるの意趣、甚だ之に依るなり。此の説を作す所以は、近代、道心無きの人、若し道心を先とせば、此の説を作す所以は、近代、道心無きの人、若し道心を先とせば、

# 《翻刻》

縁発心、委細言」之、可」通三乗。有『生 浄土』証 小果』類』故。発心、香象大師、名捨邪趣正発心。翻 無始癡心、始向正道』故。然此如前出。然依善導意、浄土宗、尤 可」取』縁発心。其旨如上成。此緣答。言菩提心』種類不同。有』縁発心、有解発心、有』行発心等種類。答。言菩提心」種類不同。有』縁発心、有解発心、有』行発心等種類。

#### 訓

土宗、尤とも縁発心を取るべし。其の旨、上に成ずるが如し。 発心等の種類有り。前に出すがごとし。然るに善導の意に依るに、浄発ふ等。菩提心を言ふに種類不同なり。縁発心有り。解発心有り。行

ば、三乗に通ずべし。浄土に生じて小果を証ずる類有るが故に。翻じて、始めて正道に向ふが故に。然も此の縁発心、委細に之を言は此の縁発心は、香象大師「捨邪趣正発心」と名づく。無始の癡心を

註

- (60) 『推邪輪』卷上「華厳表公、出,四至七頁中)、『鎌倉旧仏教』至二〇頁下。
- (2) 岳茂『大寒已雪扁川己、『大江茂』四四、二九〇頁中。 心等、歓喜踊躍之文、何非..縁発心..乎」、『鎌倉旧仏教』三三八頁下。 簡..菩提心..乎。設委解..菩提心之行相..時、此文雖、非、指..解発心行発(61)『摧邪輪』巻上「決曰、所、引寿経並礼讃、既有..歓喜踊躍之言、何
- (62) 法蔵『大乗起信論別記』、『大正蔵』四四、二九○頁中。

# 《翻刻》

是足」為」難乎。然者、何依"菩提心為"先、難」入"往生門」乎。然経論所説、多分説"大乘菩提心。是殊勝、故、為『令』人向"大乘」故、懷感師、中品往生人、言"無"菩提心」者、指、之。是【十六丁ウ】故、懷感師、中品往生人、言"無"菩提心」者、指、之。是【十六丁ウ】故、懷感師、中品往生人、言"無"菩提心」者、指、之。是【十六丁ウ】故、懷感師、中品往生人、言"無"菩提心」者、指、之。是【十六丁ウ】故、懷感師、中品往生人、言"無"菩提心」者、指、之。是【十六丁ウ】故、懷感師、中品往生人、言"無"菩提心」者、指、治學、為"因"乎。如"上出大日経所説。初発心、既未、分"別邪正是非常、治學、為", 其學、人", 在學、人, 《學、人, 》, 學、人, 《學、人, 《學、人, 》, 學、人, 《學、人, 《學、人,

#### 訓

人をして大乗に向はしめんが為の故に。小善提は下劣なるが故に、二然も経論の所説、多分に大乗の菩提心を説く。是れ殊勝なるが故に、

乗道に入るは、諸仏の呵するところなるが故に、諸経論の中において 無道に入るは、諸仏の呵するところなるが故に、諸経論の中において 乗道に入るは、諸仏の呵するところなるが故に、諸経論の中において

りて往生門に入り難からんや。せず。豈に難とするに足らんや。然らば、何ぞ菩提心を先とするに依せず。豈に難とするに足らんや。然らば、何ぞ菩提心を先とするに依上に出す『大日経』所説の如し。初発心、既に未だ邪正是非を分別

#### **‡**‡

- 『大正蔵』四七、六八頁上。願『欲生』者。雖、得』往生「仏不』来迎。不」違』本願。以不」発』菩提心,」、心修諸功徳(中略)中品等三人猶未発無上菩提心。但是修』諸功徳(엽) 懷感『群議論』「以四十八弘誓願中説(中略)此願中既言。発菩提
- (4) 『推邪輪』巻中「如"大日経第六三三摩耶品第二十五云、仏言、有"(4) 『推邪輪』巻中「如"大日経第六三三摩耶。云何彼法相続生。所謂初三種法、相"続除障」相応生、名"三三摩耶。云何彼法相続生。所謂初三種法、相"続除障」相応生、名"三三摩耶。云何彼法相続生。所謂初三種法、者、誰何不」如之乎」、『鎌倉旧仏教』三四三頁下~三四四頁上信心,者、誰何不」如之乎」、『鎌倉旧仏教』三四三頁下~三四四頁上信心,者、誰何不」如之乎」、『鎌倉旧仏教』三四三頁下~三四四頁上信心,者、誰何不」如」之乎」、『鎌倉旧仏教』三四三頁下~三四四頁上信心,者、誰何不」如」之乎」、『鎌倉旧仏教』三四三頁下~三四四頁上信心,者、補,統除障」相応生、名"三三摩耶。云何彼法相続生。所謂初三種法、相,統除障」相応生、名"三三摩耶。云何彼法相続生。所謂初三種法、相,統除障」相応生、名"三三摩耶。云何彼法相続生。所謂初三種法、有"《大日経』、『大日経』、「大正蔵』十八、四二頁中。

# 《翻刻》

七丁才】姓人,作此説,而\_已。
七丁才】姓人,作此説,而\_已。
七丁才】姓人,作此説,而\_已。

#### 訓》

や。如何。問ふ。爾らば、諸経論に、何が故ぞ菩提心を以て起こし難しとする

作す而已。 をふ。宿善深厚にして大種姓有る人は起こし易きが故に難とせず、 と云ふなり。若し宿善無くして小心小姓なる者は、善友に遇ふと雖ど と云ふなり。若し宿善無くして小心小姓なる者は、善友に遇ふと雖ど と云ふなり。若し宿善無くして小心小姓なる者は、善友に遇ふと雖ど

# 《翻刻》

名号。豈以阿弥陀如来,非、為,,天魔波旬,乎。非、謂,,諸仏之怨敵,乎。之云、損、念仏,也。若爾者、被、損,,菩提心,名号者、可、為,,天魔波旬之心云、損、念仏,也。若爾者、被、損,,菩提心,名号者、可、為根本也。然何可往生,也。於,其念心、以菩提心,【三七二頁上】可、為根本也。然何可往生,也。於,其念心、以菩提心,【三七二頁上】可、為根本也。然何以菩提心、所,,以付,属。名号,者、深察。宗趣、設雖、無余行、念心甚深者、是故、所,以付,属。名号,者、深察。宗趣、設雖、無余行、念心甚深者、

勿」謂、勿」謂。上品円満之邪見、何事過」之乎。

#### 《訓》

を抑う」と云ふべきや。は、菩提心を以て根本とすべきなり。然るに何ぞ「菩提心を以て念仏は、菩提心を以て根本とすべきなり。然るに何ぞ「菩提心を以て念仏無しと雖ども、念心甚深ならば、往生すべきなり。其の念心において是の故に、名号を付属する所以は、深く宗趣を察するに、設ひ余行

と勿れ。上品円満の邪見、何事か之に過ぎんや。とするに非ずや。諸仏の怨敵と謂ふに非ずや。謂ふこと勿れ、謂ふことする名号は、天魔波旬の名号とすべし。豈に阿弥陀如来を以て天魔波旬「菩提心、念仏を損す」と云ふなり。若し爾らば、菩提心に損せ被る「抑」の字を撿ぶれば、『玉篇』に云く、「損する」なり。即ち是れ

#### 註

- 之人殊所¸欲之行也。以"此等行¸殆抑"念仏, 」、『昭法全』三四三頁。(6)) 法然『選択集』「凡散善十一人、皆雖¸貴而於"其中`、此四箇行当世
- 出典注記」、『佛教文化』十四―十七、一九八四年。(6) 『大広益会玉篇』六、【参照】末木文美士「『摧邪輪』巻中・下引用

## 《翻刻》

不生義、此諸法本際、離。空有二辺,義也。【十七丁ウ】弥者吾我不-可名異義同。然、就阿弥陀仏名字,釈其義,者、若就,字義,者、阿字者本又仏之字、即是菩提也。此義如,,上出。仏陀此云,覚、菩提此,云智。

性、離情謂四句。是云不可得,〈且約順観、逆観准-知〉。性,也。此二我無自性処名真如。即是陀字、如如不可得義也。此真如養也。謂、生死本以人法二執,為根本。阿字不生心地、此二我都無自義也。謂、生死本以人法二執,為根本。阿字不生心地、此二我都無自

#### 訓》

即ち是れ「陀」字、如如不可得の義なり。此の真如性、情謂の四句を此の二我都で自性無きなり。此の二我無自性の処を「真如」と名づく。なり。「弥」とは吾我不可得、人法二我、倶に空なり。謂く、本際不なり。謂、、生死の本は人法二執を以て根本とす。阿字不生の心地に、なり。「弥」とは否我不可得、人法二我、倶に空なり。謂く、本際不生なるに依るが故なり。「短の伊の音」を帯せり。即ち是れ根本の義となるに依るが故なり。「短の伊の音」を帯せり。即ち是れ根本の義となるに依るが故なり。「短の伊の音」を帯せり。即ち是れ根本の義は、「阿」と云ひ、菩提此には「智」と云ふ。名異義同なり。此の二我都で自性無きなり。此の義なり。此の義、上に出すが如し。仏また「仏」の字、即ち是れ菩提なり。此の義、上に出すが如し。仏また「仏」の字、即ち是れ菩提なり。此の義、上に出すが如し。仏また「仏」の字、即ち是れ菩提なり。此の真如性、情謂の四句を

#### 註

離す。是を不可得と云ふ。〈且く、順観に約す。逆観准知せよ〉。

- (68)【参考】澄観『演義鈔』、『大正蔵』三六、一三三頁上。
- (『密教大辞典』(縮刷)一頁)。 阿字本不生の理をさとるには如実知自心の義にして一切智智なり(9)「阿」、悉曇十二摩多(母音)の一つ。「一切法教の本源」と釈す。

- (7) 「伊」、悉曇十二摩多(母音)の一つ。「一切法根不可得」と釈す
- 別(『中仏』中、八三三頁)。71)「情謂」、「情」は情識、「謂」は言謂・分別や言語をいう。我々の分71)「情謂」、「情」は情識、「謂」は言謂・分別や言語をいう。我々の分

# 《翻划》

#### 訓》

の言は、即ち是れ「菩提心」なり。
此の義を覚知する人を「仏」と名づくるなり。是の故に「仏」の字は、即ち無辺の功徳を含蔵するなり。然るに若し「仏」の字無「仏」とす。即ち是れ菩提涅槃二転依の果なり。是の故に此の名字を「仏」とす。即ち是れ菩提涅槃二転依の果なり。是の故に此の名字を「仏」とす。即ち是れ「理」。下の一字は是れ「智」。理智円満するを上の三字は「所覚」。「仏」の字、是れ「能覚」なり。

# 《翻刻》

## 訓》

なり。咲ふべし、咲ふべし。 「汝が母は是れ其の石女なり」と云ふがごとし。即ち自語相違を犯す 汝、称名を勧めて、而も「菩提心を以て念仏を抑う」と云ふ。既に 汝、称名を勧めて、而も「菩提心を以て念仏を抑う」と云ふ。既に 漢」、此の中に広く説くべし。即ち是れ阿弥陀の名字の体なり。 「阿」字に帰す。其の「阿」字とは即ち「菩提心」なり。「阿字観の また字義に就きて「旋転観」の時、順逆絞絡して、終に初めの

以て「仏体」とす。汝、何ぞ、仏体を以て「仏体を謗碍す」と云ふや。「阿弥陀如来」となすなり。若し爾らば、字義・句義、倶に菩提心を時は、未だ必ずしも「仏」と知らず、終に「仏」と云ふ時、即ち是れ又「阿弥陀」、此には「無量寿」と云ふ。然るに「無量寿」と云ふ

#### 註

輪定、上置||一切法言、下置||不可得言。故一一字、皆無」非||入理門||禅法也。但彼有||順逆観。准||常途八定||有||順入逆入法||(中略)今字72)「旋転観」、【参考】明恵『華厳仏光三昧観秘宝蔵』「字輪観是真言中

- (73) 「絞絡(交絡)」、相互に関係しあっていること・入り交じり絡み合故名字輪観。亦名,旋転観」、『大正蔵』七二、九六頁中。 って数の多いこと(『中仏』上、三〇一頁)。
- (4) 「阿字観」、自己の本源を阿字本不生と観じて、阿字の一字に自身の 正蔵』三九、七〇五頁下。 六頁)。【参考】一行『大日経疏』「此阿字者即是一切諸仏之心」、『大六頁)。【参考】一行『大日経疏』「此阿字者即是一切諸仏之心」、『大源底を徹見する観法(佐和隆賢編『密教辞典』〔法藏館、一九八五年〕

(よねざわ みえこ 法然仏教学研究センター嘱託研究員)

# 『決定往生集』訳註 —第六除障決定~第七事緣決定

# 服 部 純 啓

## 少录

を参照されたい。また、坂上「禅林寺本『決定往生集』の研究(一)、「除障決定」から第七「事縁決定」までの訓読と現代語訳である。『決定往生集』の諸本については、坂上雅翁「『決定往生集』諸本攷」、「決定往生集』 諸本のうち、本稿は、珍海(一〇九二~一一五二)撰『決定往生集』諸本のうち、本稿は、珍海(一〇九二~一一五二)撰『決定往生集』諸本のうち、本稿は、珍海(一〇九二~一一五二)撰

九九五)では禅林寺本の翻刻、訓読がなされている。又、成瀬隆順〜(三)」(『淑徳短期大学研究紀要』第三二〜三四号、一九九三〜一

「禅那院珍海已講の浄土教思想」(早稲田大学への学位請求論文、二

六決定以降の現代語訳としては本稿が初の試みである。○一九)では「修因決定」のみ訓読と典拠調査がなされているが、第

載に関しても格別のご配慮を賜った。御礼申し上げる次第である。良県立図書情報館には、貴重な資料の閲覧、複写を許可頂き、本稿掲作業の過程で本庄良文元佛教大学教授にご指導を賜った。また、奈

キーワード:『決定往生集』、珍海、除障決定、事縁決定

# 【凡例】

- 本を使用する。一、底本(慮)は奈良県立図書情報館所蔵、元禄九(一六九六)に
- 一、校本には左記の資料を用いた。
- じ版木であるため本稿では記載しない。) (※宝永七(一七一○)年版も同意:寛文五(一六六五)年版、(※宝永七(一七一○)年版も同
- 〇:『大正新修大蔵経』第八四巻所収本
- 節:『浄土宗全書』第一五巻所収本
- 本稿は、上段から校異、訓読、現代語訳の順で掲載する。
- 、訓読の本文中に元禄版(丁数、左右)を記す。
- 記載する。 、末尾に底本の複写を添付し、下部には丁数(○丁右、○丁左)を

『決定往生集』訳註(六)―第六除障決定~第七事縁決定―(服部純啓)

問答箇所は、 現代語訳に【問】・【答】と適宜記載した。

底本に基づき旧字は改変せず訓読を行ったが、異体字は環境の許 す限り正字に改めた。現代語訳には原則常用漢字を使用した。

ず。 治す》」と。〈云云〉耆婆去る時、 ③く一切を治し、徧④く三毒を治し、徧⑤く三障を を治して報②を治せず。是の念佛三昧の若きは、徧 能忍隠れたまふと雖も、念佛⑥するものはまた憂へ **貪を治せず。或は三毒を治して業を治せず。或は業** を除かずといふこと無し。『觀經の疏』に云く、 横を避け、後に八難を滅す。凡そ是れ障る者、これ る者は、内に業惑を滅し、外に魔鬼を防ぎ、現に九 「『大論』に云く、《餘①の三昧は或は嗔を治して、 其れ是れ徧⑦く治して、人として識らざること (五十五丁右) 第六に除障決定とは、夫れ念佛す 呵梨勒獨り歌ふ。

> 割注などの文字の小さい箇所は〈 〉で括った。 捨て仮名は基本的にそのまま記載した。

くなりになっても、 も広く治すと、誰もが認識しているからである。 の薬草は泣いたのに〕呵梨勒〔の木〕だけが歌った。釈迦がお亡 治す》」云々と。(釈迦の主治医である)耆婆が亡くなる時、〔他 すべてを治して、あるいは広く三毒を治して、広く三つの障害を いは業を治して〔業の〕報いを治さない。この念仏三昧は、広く 貪欲を制圧しない。あるいは三毒を治して業を制圧しない。ある 害を除かないということはない。〔吉蔵の〕『観経義疏』にいう。 つの災難を避けて、死後においては八つの難を滅する。およそ障 と惑を滅し、外においては悪魔や鬼神を防ぎ、現生においては九 「『大智度論』にいう。《他の三昧は、あるいは瞋欲を制圧して、 第六に除障決定とは、そもそも念仏する者は、内においては業 念仏するものは憂うことがない。それもこれ

又經に説きて言く、「但だ佛の名、(五十五丁左)

淨「遍」

**⑦處「編」 
意**

淨「遍」

5處「編」

寛 大

無きを以ての故に。

淨「遍」

⑥慮「念佛」

 $\oplus$ 

佛」

淨「遍」

4億「編」

**寛** 大

淨「業報

②處「報」

意

一 ①處「餘」億「余」

③處「編」

意

一

また経に説いていう。「ただ仏の御名や、二菩薩の御名を聞く

(8) (6) 「毙」 (6) 「等」 (6) 諸の罪障を滅す。〈此等の劫數⑨は、或は造業の時罪を除(5) と。是の如き等の文、但だ名號®を以て、何十億劫の生死のに於て、八十億劫の生死のをか」。又下品下生に云く、「佛名を

二菩薩の名を聞くに、無量劫の生死の罪を除く。

何

の時なり。〉
量、或は受報の分齊なり。然れども多くは是れ果報量、或は受報の分齊なり。然れども多くは是れ果報諸の罪障を滅す。〈此等の劫數⑨は、或は造業の時

『觀經の疏』に云く、「念佛に無量の功德あり。 『觀經の疏』に云く、「念佛に無量の功徳あり。 『觀經の疏』に云く、「念佛に無量の功徳あり。

⑩處「念仏」 寛

①慮「如」会「欠

)「佛」

迎處「卽」寛淨

即

13處「遭」億「連」

⑤ 「遇

④處「若」 寛浄

爲」

「尓它」 寛

ことを得。永く諸惡鬼神の災⑰障厄⑱難、横に惱亂佛を念ずれば、常に一切の諸天・四天大(五十六丁佛を念ずれば、常に一切の諸天・四天大(五十六丁

ある。しかし多くは果報を受ける時間の長さを意味している。〉の御名を称えるから、その一念一念の中において、八十億劫の輪廻の罪を取り除く」と。これらの文では、ただ名号によって、廻の罪を取り除く」と。また(『観経』)下品下生にいう。「仏だけでも、計り知れない輪廻の罪を取り除く。まして憶念するもだけでも、計り知れない輪廻の罪を取り除く。まして憶念するも

ことができ、九種の突発的な災難に遭わない」と。
「現世ではすなわち、〔仏や菩薩の加護によって〕寿命を延ばすい。懐感禅師が、念仏の利益を説明していっている通りである。またこの〔念仏の〕行者は、現世において諸々の障害や災難がなまた。とができる」行者は、現世において諸々の障害や災難がない。「念仏には計り知れない功徳が

永い間、諸悪や鬼神の災いが、突然に心を悩まし乱すことはなうに付き添って守護し、親しみをもって互いに見ることを得る。常にあらゆる諸天・四天大王・龍神などの八部衆が、常に影のよ『般舟三昧経』にいう。「もし人が、専ら阿弥陀仏を念じると、

⑤「大天王」

「灾」

18處「厄」 億「尼」

(19)底「亂」宽「乱」

②10億「悪」億「悪」

②處「惡」實「悪」

②處「亂」。電「乱」

左)便を得ること能はず」と。〈已上〉 衆魔及び魔民、行住坐臥の處に、其の**(五十六丁**)

以れば内に諸惑を伏除し、衆罪を滅するが故に、外境と爲し、果人清淨なるが故に」〈云云〉。まことに發す。彌陀㉕の一門は、本魔事無し。彌陀を㉕以て譽英㉓師の云く、「十乘理觀、猶ほ九境の魔事を

24億「彌陀」

寛

「弥陀」

②處「瑛」母「琰」

文に依って現生護念の増上縁を明かしている。
で、行者を影のように付き添って守護するので、悪鬼や悪神に修行者の心を乱れさせることなく、昼も夜も常に平安を得させる」と。〈取意〉善導和尚は、五種の増上縁を立てる中で、これらのと。〈取意〉善導和尚は、五種の増上縁を立てる中で、これらのと。〈取意〉善導和尚は、五種の増上縁を明かしている。

に遭遇しない」云々と。 『観経』の中に「観想」の利益を説いていう。「あらゆる災い

と。〈以上〉悪魔達やその下僕は、いかなる時でも付け入ることができない」悪魔達やその下僕は、いかなる時でも付け入ることができない」また、『仏名経』にいう。「もし衆生が仏の御名を保持すれば、

と。考えてみると、内のあらゆる煩悩を取り除き、多くの罪を滅の〕境界(対象)とし、成就した人は清浄だからである。」云々阿弥陀仏の教えには、本より魔の障害が無い。阿弥陀仏を〔観択英禅師がいう。「観法を行じても、なお九魔が妨害してくる。

26 E 「弥陀」 則 **寛** 浄

即

27 底 動 (子)

薫

問

Š

「何可會」

②8 底

 $\oplus$ 

「何會」

矛盾は、どのように解釈すべきか。

者は、終に生ずる理無し。又定善を修すれば、 終に相違せず。此に由りてまさに知るべし。善趣の すること能はざれば、則⑩ち生ぜず。故に二經の中 すもの、縁に遇ひて逆を造れども、必ず重悔有りて 如く、古今云云同じからず」と。然るに淨影に依る 人は、若しは逆罪を造り、若しは逆を造らざるも、 罪を滅す。故に往生を得。若し但だ散善はこれを滅 また往生を得」と。若し是れ常沒にして逆罪を造る に「生」と説き、「不生」と説く。各一義に依りて、 に、二の解釋有り。一に云く、「過去に菩提心を發 答ふ。『群疑論』 (五十七丁右) 自ら更にこれを解すらく、「此の の中に十五家の異釋を出し已り 五逆

② 底

則

寛净

即

27の故に、 に依止するが故に、衆聖影護するが故に、 に則愈ち水火魔鬼の諸障を遠離す。 一切諸難、 自然に解脱す。 又、復佛の威力 衆善内勳

するから、外においても水火や魔鬼など、諸々の障害を遠ざける。

くといふ。二説の相違、云何が會すべき®や。 て諸の不善を具す。十念に由るが故に、 ることを得といふ。『大經』の中には五逆の者を除 『觀經』 の下品下生の者は、十惡五逆にし 浄土に生ず

の中では、「五逆罪を犯した者を除く」という。〔これら〕二説の 十念に依るから浄土に往生することができるという。『無量寿経 や五逆罪を犯すなど、多くの不善の行業を具えている。〔しかし〕 解脱するのである。 て擁護し、あらゆる善が内面に染み込み、一切の厄難から自ずと また仏の威神力を拠り所とするから、聖衆が影のように寄り添っ 問 問う。 『観経』 の下品下生の [に説かれる] 者は、 十悪

ない。 り、昔から現在まで〔諸師の解釈は〕同じでない」と。けれども 修めるならば、五逆罪を消滅させることができないため往生でき 五逆罪は消滅する。 理がない。また〔もう一つの説では〕、定善の行を修めるならば、 の世界に沈んで五逆罪を犯す者であれば、どこにも往生できる道 犯しても、必ず重く懺悔をすると往生できる」と。もし常に迷い として〕いう。「過去に菩提心を発した者は、縁に遇って五逆を 浄影寺慧遠に依ると、二つの解釈がある。<br />
〔その〕一つめ した上で、〔懐感が〕自らもさらにこれを解釈していう。「この诵 「生」と説き、「不生」とも説く。それぞれ一つの意味に依って 【答】答える。『群疑論』の中で先学十五名の異なる解釈を示 故に [『観経』と 故に往生できる。もし、ただ散善の行だけを 『無量寿経』という〕二つの経の中では (の説

30底「準」寛田

淨「准」

て知るべし。
(五十七丁左)散に就きて辨ずることも此に準⑩じ得ず。若し逆を造らざれば便ち生ずることを得。定

皆往生を得。若し常沒の人は、逆を造る者は往生を

問ふ。常沒の造逆は必ず生ぜざるや。

故ぞ本願にこれを除くや。不定なるを以ての故に、 とずる者有り。然るに多分に依るが故に不生と言ふ。 は『記』の文に云く、「下人の、逆を造るは、多故に『記』の文に云く、「下人の、逆を造るは、多故に『記』の文に云く、「下人の、逆を造るは、多は重悔無し」と。既に「多無」と言ふ。一に云く、或は数ぞ本願にこれを除くや。不定なるを以ての故に、

③底「爾」第「介」

願の中に簡ぶなり。

「終無生理」と云ふや。問③み。生ず容き者あらば、何が故ぞ『記』に

32億「問」(分「若\_

答③ふ。重悔無きものに據④るが故に「終無」と

③ ⑥「答」の「欠

準じて理解せよ。 造工で理解せよ。 定善と散善について判じるときもこれにはたやすく往生できる。定善とできない。五逆罪を犯した者は往生できない。五逆罪を犯していなけれら、五逆罪を犯した者は往生できない。五逆罪を犯さなくても皆はたやすく往生できる。定善と散善について判じるときもこれになって〔以下のように〕理解いて、最終的に相違はない。これに依って〔以下のように〕理解いて、最終的に相違はない。これに依って〔以下のように〕理解いて、最終的に相違はない。これに依って〔以下のように〕理解いて、最終的に相違はない。これに依って〔以下のように〕理解いて、最終的に相違はない。これに依って〔以下のように〕理解

犯した者は絶対に往生できないのか。【問】問う。迷いの世界で〔悪趣に〕常に沈み続け、五逆罪を

【答】答える。これには二つの解釈がある。一つ〔の説〕にいう。「どこにも往生できるという道理はない」と。もう一つ〔のう。「どこにも往生できるという道理はない」と。しかし、大多数に依るので「不生」という。故に浄影〔寺慧遠の〕『観経義疏』であるならば、どうして本願では、この〔五逆罪を犯した場合、その多くはであるならば、どうして本願では、この〔五逆罪を犯した者〕をであるならば、どうして本願では、この〔五逆罪を犯した者〕をであるならば、どうして本願では、この〔五逆罪を犯した者〕をいっではより分けているのである。

『観経義疏』に「決して往生する道理はない」というのか。【問】問う。往生する可能性があるなら、どうして〔慧遠の〕

【答】答える。深く悔いることがない者に依るから「終無」

<

34處「據」 寛田

浄 「欠く」

すなはち善趣に入るが故に。此の中に於て更に審の造逆と雖も、また往生を得。然るに正觀を修して、言ふのみ。又一意有り。若し修觀の者は、設ひ常沒

(五十八丁右) 思すべし

すと爲んや。問ふ。謗法の罪は念佛に由りてこれを滅して往生

③ 「悪」 (意) 「悪」

四重・五逆・謗法(五十『觀經の記』に云く、「

37 E

有るが故に。」〈云云〉若し善趣の位の謗法の者は、四重・五逆・謗法(五十八丁左)罪を造作すること『觀經の記』に云く、「乃至大乘善趣の人もまた、

ある。 (決して…ない)といっているだけである。また一つの解釈があのる。

生できるのか。 【問】問う。教えを誹謗する罪は、念仏によって消滅させて往

【答】答える。〔これには〕二つの解釈がある。一つの説では、「往生しない」という。〔経に〕異なる説が無いからである。故に嘉祥(吉蔵)の『観経義疏』にいう。「闡提は他の浄土があることを信じない。故に往生することができない」と。もう一つの第二巻にいう。「『方等経』を誹謗してもまた往生できる」という。『観経』の文にいう。「五逆や十説では、「往生できる」という。『観経』の文にいう。「五逆や十説では、「往生できる」という。『観経』の文にいう。「五逆や十説では、「往生できると理解できる。故に、この人は教えを誹謗してもまた往生できると理解できる。故に、この人は教えを誹謗してもまた往生できると理解できる。故に、この人は教えを誹謗してもまた往生できると理解できる。故に、この人は教えを誹謗してもまた往生できると理解できる。故に、この人は教えを誹謗してもまた往生できると理解できる。故に、この人は教えを誹謗してもまた。

もし善趣の位にあって教えを誹謗する者は、五逆罪の人に準じる四重・五逆・謗法等の罪を犯すことがあるからである」云々と。〔慧遠の〕『観経義疏』にいう。「大乗の善趣の位の人であっても、

を誹謗した者は、後に定善の修行すれば往生することができる。

と、やはり往生できるだろう。あるいは常没の位で、すでに教え

38 Ē 準」 

一准」

③00 悪」第「悪」

40 E 準」 寛 大

仙處「惡」 億「悪」

准

ば、生ずることを得使むべし。 五逆の人に準圏ずるに、また生ずることを得べし。 或は常沒の位に、已に謗法する者、後に定善を修せ

ことは、悪⑳を明すこと盡さず。」又云く、「不信 と言ふ。故に知んぬ。理盡きなばまた生ずべし。 ⑩ずるに、是れ謗法と雖も、 を信受すれば往生を妨けず。又既に「明悪④不盡\_ を以ての故に往生を得ず。」〈云云〉此の釋の文に準 嘉祥の 『疏』に云く、「謗法闡提の往生を明さざる 若し後に改悔して大乘

問 \$ 闡提は云何

遇ひて解脱すべし。『雙億巻經』 るが故に。『涅槃⑫經』 途勤砂苦の處に在りて、 但だ今生に彌陀④に結緣し、 生ぜず。業障重きが故に、善趣の菩薩は闡提を離る 土に生ぜんと求めば、何ぞ往生を癈せん。一に云く、 得る者有り。先に善を斷じて淨土を信ぜずと雖も、 後時に續善して若し大乘を信じて淨**(五十九丁右)** 答ふ。此にまた二義有り。一に云く、また往生を の闡提の益に準倒ずるに、 此の光明を見れば皆解脱を 後に惡⑤趣に於て光に に説かく、「若し三

(42) (E)

「涅槃」

寛

淨

一卅卅」

淨

作進

43處「準」

寛 大

往生すべきだろう。 ならば往生を妨げない。また現に(吉蔵が)「悪を説明し尽さな るとはいっても、後に悔い改めて、大乗の教えを信じ受け入れる ない」云々と。この解釈の文に準じると、この人は教えを誹謗す からだ」と。またいう。「〔教えを〕信じていないため往生ができ 闡提の往生を明示しないのは、悪 嘉祥〔大師吉蔵〕の (明悪不尽)」といっている。故に道理を尽すならば、 『観経義疏』 にいう。「〔『観経』で〕 〔業〕について説明し尽さない 謗法や やはり

問 問う。 闡提 〔の往生〕はどうであろうか

に説いていう。「もし、 後に悪趣において光に遭遇して解脱すべきである。 提の利益に準じると、 趣の菩薩が闡提から離れるためである。『涅槃経』に説かれる闡 したいと求めれば、どうして往生が出来ないであろうか。〔また〕 しても、後に善を持続させて、大乗〔の教え〕を信じ浄土に往生 はり往生できる者がいる。以前に善を断ち切り浄土を信じないと 一つには、往生できない〔者がいる〕。業の障害が重いので、 【答】答える。これにはまた二つの意味がある。一つには、 ただ現生において阿弥陀仏と縁を結び、 〔地獄・餓鬼・畜生という〕 三悪道で苦し 『無量寿経 死

| 50 處「餘」億「余」                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 卅                                                                                               | 49<br>⑥<br>「涅槃」                                                                                              | (1) (1) (1) (1) (2) (4) (4) (6) (7) (7) (7) (7) (7) (7) (7) (7) (7) (7 | 44處「彌陀」<br>「弥陀」<br>(第)                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| を得ん。定業に非さるが故に。若し位に就きて論して滅すること能はざるが故に。若し位に就きて論して滅すること能はざるが故に。若し位に就きて論して滅すること能はざるが故に。若し位に就きて論せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位せば、常沒の位に於ては五逆を定と爲す。善趣の位 | ずといはば、                                                                                          | 『涅槃鍛經』に此の誠説有り。 定業有りとは正しく是れ小乗半字の説なり。故に、答ふ。諸大徳の意、皆大乗には決定業無しと許す。問ふ。五逆の定業云何が轉ずべき。                                |                                                                        | 」 の意、勝るべし。 の意、勝るべし。 二義有りと雖も、後 (w)   蒙る」と。卽⑱吿此の意なり。二義有りと雖も、後                     |
| ができないからである。もし位について論じると、常没の位ではまっている。大乗以外の教えでは決して〔五逆罪〕を滅すること大乗〔の教えを〕聞くことがなければ、かの地(無間地獄)と定大乗〔の教えを〕聞くことがなければ、かの地(無間地獄)と定者による定業はある。この道理によって、五逆罪を犯した人は、因といからである。                                                                                                                                                 | <b>『中のでは、「ないのであれば、どうして念仏することで決定往生がを転じるというのであれば、どうして念仏することで決定往生が【間】問う。もし大乗〔の教え〕では定業が無いことで五逆罪</b> | 全な説である。故に『涅槃経』にこの真実の説がある。認めている。定業があるというのは、まさしくこれは小乗の不完【答】答える。諸大徳の考えでは皆、大乗には決定業がないと【問】問う。五逆罪という定業はどの様に転じるべきか。 |                                                                        | ついては〕後者の考え方が勝っているだろう。すなわちこの意味である。二つの見解があるが、〔闡提の往生にむ者が、この光明を見たならば、皆解脱することができる」と。 |

に於てはすなはち不定と爲す。若し行に就きて言は

五逆罪を定業とする。善趣の位では、すなわち不定業とする。も

⑤⑥「當」 寛田

淨

「應」

に野酌を加ふ。〉

まを見ることを得とや爲せん。生の障りを滅盡し已て、方に佛來りて迎接愈したま問ふ。衆罪を滅して淨土に生ずと言はば、要ず往

52 底

「接」

寛浄

攝

の前に現ぜん。彼我を見已りて、今®我所に於て大に、微細の障を除きて便ち佛來を見る。見佛に由るが故見佛の障を除きて便ち佛來を見る。見佛に由るが故見佛の障を除きて便ち佛來を見る。見佛に由るが故に、

每處「生」母「至」

⑤⑥「爾」
億「介」

55處「今」母「令」

し行についていえば、散善の人は五逆罪を定業とし、定善の人で は定業ではない。いま〔問題の〕念仏もまた同じである。本来具 わっている性質としての定業ではないけれども、しかしこれは因 が和合した力に依ると、必ず浄土に往生できる。しかし、先有結縁 方、現在善友力、得聞大乗力、信受教誨力など、これら多くの縁 が和合した力に依ると、必ず浄土に往生できる。しかし、それら を部分的に求めても、それぞれ決定とはならない。故に和合した 中にも定まった性質はない。ただ因縁のはたらきが失われないか ら決定往生の業と名付けるのみである。〈この自性決定と因縁決 をとの区別は、三論宗の趣旨を個人的に汲み取った。〉

ってくださるのを見ることができるとするのか。ば、必ず往生の障害を滅しつくした後、仏がおこしになり迎えとば問】問う。「多くの罪を滅して浄土に往生する」というなら

わって、自らが得たことに大いに歓喜する。諸々の障害を取り除に取り囲まれて、その者の前に現れよう。彼は〔私の姿を〕見終機細な障害を転じて浄土に往生する。故にかの『大乘悲分陀利豊仏の障害を除いて仏がおこしになるのを見る。仏を見るから、見答】答える。これは必ずしもそうではない。念仏に依るから、

56 底 恃」 寛 大

勿慮「爾」寛「 介

待 除障決定、

淨

8處「惡」實「悪」

60 E 勤 寛 大

⑤億「善」●「難」

「勲」

⑥ ⑤ 「彌陀」 寛

弥陀

捨て已りて、すなはち彼の國に生ずと。〈『無量壽

の説〉しかのみならず、

白馬の教法、

初めて傳

62 底 「彌陀」 寛

はりしの時、

彌陀⑥の靈像、

早くここに來る。救世

荒陵の精舎、臺を東門

「弥陀\_

の菩薩、

迹を上宮に託し63、

63 Ē 「迹託於上

に當つ。事緣相ひ會ひて行業作倒しつべし。彌陀⑮

の行者(六十一丁左)察せずんばあるべからす。

迹於上宮 寛大浄

> と雖も、佛進んで來たまふ。豈に恃匈もしからずや。 歡喜を得。 ることを得る。」〈已上〉往生の障り未だ盡く除かず 其の趣、 諸の障礙を除き、 粗ぼ爾切り。 命終已後、 我國に生ず

往生經』 終處、 心を發す。故に此の土に於て偏に因緣有り。〈『隨願 又彼の彌陀⑩及び二菩薩、先に此の界に於て、 を修す。世を賢劫と名づく。多く諸佛の出世有り。 の道に順ぜり。又國を堪忍と稱す。 に極感の悪⑱趣に非ず。また極欣の善⑲處に非ず。 で往生便りを得たり。 (六十一丁右) 唯是れ處中調和の處、 第七に事緣決定とは、娑婆はすなはち是れ穢土の 安樂は既に其の淨土の初門なり。 の説〉又此の二菩薩、 〈綽禪師の語〉 此の娑婆從り壽命を 能く勤@苦の行 又閻浮提は既 能く出離解脱 境次相接い 菩提

うして頼もしくなかろうか。 き、命を終えた後は、 りである。 害をすべて取り除かなくても、 私の国に往生できるだろう」と。往生の障 除障決定の趣旨は、おおかたこの通 仏はすすんでおこしくださる。

سلح

り、 に託 捨て終わった後に、 その関わりは互いに合致しているので〔往生のための〕修行は行 日本に請来された。 寺を経由した仏教が初めて伝来した時、弥陀の仏像が早くもこの 無量寿如来会』の説である。〉そればかりではなく、中国の白馬 経』の説である。〉またこの二菩薩は、この娑婆世界より寿命を 心を発した。故にこの世界にはひとえに因縁がある。〈『隨願往生 かの阿弥陀仏および二菩薩は、昔この〔娑婆〕世界において菩提 る。〔今の〕世を賢劫と名づける。数多く仏の出現がある。 世界)という。〔人々は〕非常に苦しい行にうちこむことができ い場所でもない。ただこれは〔悪と善の〕調和のとれた場所であ 閻浮提は極めて憂うべき悪い所ではなく、また極めて喜ぶべき善 隣り合っているので往生しやすい。 楽世界は、浄土の最初の入り口である。 第七に事縁決定とは、 覚りへの道に従うことができる。またこの世界を堪忍 四天王寺の精舎は台が〔極楽の〕東門と向け合っている。 世の人々を救う観音菩薩は、化現を聖徳太子 かの極楽浄土へ往生したという。〈『大宝積経 娑婆世界は穢土の最後の場所である。 〈道綽禅師の語である。〉また 〔これら二つの〕境界は また 安

64 (g) 

65處「彌陀」 淨「佐」

「弥陀

⑥處「萬」
意「万」

こと百歳ならん。其れ衆生有りて斯の經に遇ふ者は、 『雙巻經』に云く、「當來の世、 慈悲哀愍を以て、特り此の經を畱めて止住する 一切皆過ぐるを、名づけて滅盡と爲す。 經道滅盡せんに、 末

往生」と云ふ。以て知んぬ。聞經の輩、已に往生の らん。唯佛畱めたまふ意、明けし。 法萬66年、 の蘭若・伽藍、處處に多く有り。以て身を安んずべ れり。今世の人の如き、深く悲喜すべし。また我國 記を得。まことに以れば、 自ら疑(**六十二丁右)**慮すること莫れ。」〈已上〉 去ることを求むること有る者は、定んで往生を得。 淨土に往生す。況や今聞かん者、何ぞ生ぜずこと有 濟凡の中の要なり。是によって後に滅す」と。又云 意の所願に隨ひて皆得度すべし」と。『義記』に釋 く、「法滅盡の後、 して云く、「釋迦の正法五百年有り。像法千年、 『經』には「皆可得度」と云ひ、『記』には「定得 〈乃至〉此の經は人をして苦を猒ひ、 百年に聞く者、尚ほ利益を得て 西方の教門、運敷時に當 今經を聞きて、 樂を求め教む。

> 1 〔やすい〕だろう。 弥陀の行者は察しなければならない。

この経のみを百年の間〔この世に〕留め置こう。その時の人々が が消滅し尽くすだろうが、私は慈悲と哀れみの心によって、唯 するという〕運命が時代に適応している。今の世の人々は深く喜 得たと理解できる。考えてみると西方極楽浄土への教えは〔往生 いう。よって、経を聞く者はすでに往生〔できるという〕予告を る」といい、(慧遠)『無量寿経義疏』には「必ず往生できる」と てはならない」と。〈以上〉『経』には「皆覚りを得ることができ いま経を聞いて、往生を求める者は、必ず往生できる。自ら疑っ とがあろうか。ただ釈尊がお留めになった意図は明らかである。 て浄土に往生する。どうして今〔教えを〕聞く者は往生しないこ えが滅び去って後、百年の間に〔教えを〕聞く者でさえ利益を得 中の要である。これによって後に消滅する」と。またいう。「教 楽を求めるようにさせる。凡夫を救う(済度凡夫)の〔教え〕の 去ることを〈滅盡〉とする。〈乃至〉この経は人々が苦を厭い、 百年間存続している。像法は千年、末法は一万年で、すべて過ぎ と。(慧遠)『無量寿経義疏』に解釈していう。「釈迦の正法は五 この経に会えば、皆願った通りに解脱することができるだろう」 『無量寿経』にいう。「いずれ来る法滅の世には、すべての教え

| 67<br>底 |
|---------|
| _<br>詹_ |
| 大淨      |
| <br>    |

檐

敬田希ならず。し。精舎詹⑰を連ぬ。栖止處有り。浮圖影を交へ、

⑧處「眞」寬「真」

69底「即」 寛浄

こと無し」と。 衆緣自ら具す。 ぶべし。 れを知る。三福の初業、 に世尊に獻ず。施物至りて賤しく、 つべし。 然るに『智論』に云く、「童子沙を把りて、 「眞⑧佛および形像供養の福、 福田勝るるが故に、其の福無邊なり」と。又 二親の恩田には、 蓋し三寶の徳海には、 淨業成じ易きをや。 〈取意〉また父母の恩重し。 (六十二丁左) 自ら以て備 以て淨土の種を殖ゆべし。 以て濟度の船を汎 童子の心薄けれ 即 69 ち 異 なる 人皆こ 戱 n

に憂畏⑫せず、淨命を念ぜしむ。」〈巳上〉『四分律 を耳底に聞かせしむ。 無常の磬と名づく。〉 傍人をして爲に説かしめ、其れをして福を恃みて心 い福業、 外國の法は、生じて從り終りに至るまで①、 また此の世には多く順善の人有り。 來至して勸喩し、 一一に書記して、將に終らんとするの時 『維摩の疏』の第四に云く、 信皷を頭邊に打ちて、 〈信皷は磬の名なり。 若し臨終に於 または 佛號⑦ 所作

71) (Ē)

「至於終

勿處「號」 億「号」

(分) 「名

⑤ 「至終

かは確保されている。仏像は影が重なるほど立ち並び、〔三福田んある。そこに身を落ち着かせよ。精舎は軒を連ねている。住みぶがよい。また我が国(日本)には、寺院や伽藍が方々にたくさ

敬田

(三宝) も珍しくはない。

が浮かぶだろう。 〔三福田の〕 わるにちがいない。三宝の功徳の海には、 理解している。三福の初業〔である孝養父母〕は、おのずから備 い」と。〈取意〉また父や母への恩は重い。人々は皆このことを 釈尊に献上した。施し物は極めて賤しく、童子の心は深くない その浄らかな業は完成しやすいであろう。 「本物の仏であろうと、仏像だろうと供養の福徳に、 (仏が) 勝れているから、その福徳は限りがない」と。またいう。 〔往生のための〕 ところで『大智度論』にいう。「童子は砂を握ってたわむれに の種を植えよ。 恩田には、 種々の縁がおのづから具わる。 功徳によって救いの船 孝養によって、 差異は無 浄土

0) らし、仏の御名を耳の奥底に聞かせる。 心に憂いや畏れを抱かせず、維摩の名を念じさせる。」〈以上〉 った福業を一つ一つ書き記し、まさに命尽きようとする時、傍ら 四にいう。「印度の習慣では、 る。または無常の磬と名付ける。〉〔吉蔵〕の 識〕がやってきて、〔教えを〕勧め、信皷を頭のあたりで打ち鳴 人が本人のために読み上げ、 またこの世には、 素直で善良な人が多い。臨終の時には 生まれてから命が終るまでおこな それによって福徳を頼みとして、 〈信鼓とは磬の名称であ 『維摩経義疏』 (善知 の第

②處「畏」(思」

73處「鈔」 「抄」 鈔®』これに同じ。誠に是れ善知識とは是れ大因緣 問ふ。まさに(六十三丁右)云何んが善知識を得

怎處「真」實「真」 彻處「華」母「花」

槃經』

⑦及び『婆娑』等に見えたり。
〉事緣決定略 て彼の土沙を咒励して、墳墓の上に置けば亡者をし 苦難を脱して淨土に往生せしむ。彼の『隨願往生 の力有り。」〈自他の緣力、互相に資助すること『涅 又親友有り。其の亡者の爲に福業を修するが故に、 十二〉「正信流出して眞⑮の善友を得」と。〈已上〉 世世に善知識を得」と。『大般若』に云く、〈五百七 て解脱せしむ。他作自受の理無しと雖も、緣起難思 經』に説くが如し。又元曉の云く、「光明眞言を以 答ふ。『法華⑭經』に云く、「善根を種ゆるが故に

> る因縁である。 『四分律鈔』はこれと同様である。間違いなく善知識は、 大い

【問】問う。どうすれば善知識を得ることができるのか。

埋葬した墓の上に置けば、その亡者を解脱させる。他作自受の道 にみられる。〉事縁決定のあらかたを述べるとこの通りである。 縁力が互いに助け合うことについては『涅槃経』や『婆娑経』等 理はないけれども、縁起にははかり知れない力がある。〈自他の ある。また元曉がいう。「光明真言によってかの土砂を加持して、 て浄土に往生させる。かの『隨願往生経』に説かれている通りで た親友がいる。その亡者のために福業を修めるので、苦難を逃れ 五百七十二〉「正信が流れ出て真の善知識を得る」と。〈以上〉ま 現在・未来の〕三世で善知識を得る」と。『大般若』にいう。〈巻 【答】答える。『法華経』にいう。「善根を植えるから〔過去・

(寛) 「菩薩經

して云ふこと斯の如し。(六十三丁左)

勿處「涅槃經

%處「咒」母「呪」

- (1) 吉蔵『観無量寿経義疏』(『大正蔵』三七、二三八頁下十六行~十九 行 " 净全 』 五、三三六頁上十五行 ~ 十七行
- (2) 『観無量寿経』(『大正蔵』十二、三四六頁中十~十二行・『浄全』一、
- 3 『観無量寿経』(『大正蔵』十二・三四六頁上十九~二十行・『浄全』

## 、 五〇頁八行

- 4 全』五、三四五頁上十~十一行) 吉蔵『観無量寿経義疏』(『大正蔵』三七、二四二頁下二一行・『浄
- 5 念法門』(『大正蔵』四七、二四頁下十~十一行・『浄全』四、二二七 頁下五~六行)には珍海の引用と同様の文が確認できる。 懐感 『釈浄土群疑論』には該当する一節は確認できない。善導『観

- 文であろう。 では、「護持品」と説示している。このことから現「擁護品」の取意では、「護持品」と説示している。このことから現「擁護品」の取意四七、二五頁中二一~二三行・『浄全』四、二二九頁下十五~十七行)( 般舟三昧経』における典拠は不明。善導『観念法門』(『大正蔵』)(
- の引文が確認できる。四七、二五頁中五~七行・『浄全』四、二二九頁上一~四行)に同様(7)『十往生経』における典拠は不明。但し、善導『観念法門』(『大正』
- 二二九頁上、一~四行) 善導『観念法門』(『大正蔵』四七、二五頁中五~八行・『浄全』四、
- 五頁四行)(9)『観無量寿経』(『大正蔵』十二、三四四頁上十二行・『浄全』一、四
- 〔10〕『佛説十二佛名神呪校量功徳除障滅罪經』(『大正蔵』二一、八六二
- (11) 択瑛:(一○四五~一○九九) 北宋時代の天台宗の僧。
- (13) 原文では「猶ヲ」となっているが読みかえた。
- (14) 典拠不明。
- 八行・『浄全』六、三四頁上十一~下十一行)(15) 懐感『釈浄土群疑論』(『大正蔵』四七、四三頁下十七行~四四頁上
- 「若是宿世無道根者、現造五逆終無生理。」とある。(行)憬興『無量寿経連義述文賛』(『大正蔵』三七、一八六頁上一~二行・『浄全』五、一九八頁下一~二行)には、「有説若宿世中、無道三機者、既作五逆終無生理。」とあり、慧遠『観経義疏』(『大正蔵』三七、一五一頁下十九~二(万)憬興『無量寿経連義述文賛』(『大正蔵』三七、一五一頁下十九~二

- (18) 原文「依テ」を「依カ」と訂正して読んだ。
- (19) 慧遠『観無量寿経義疏』(『大正蔵』三七、一八四頁下三~四行・
- 五、一九八頁下二行) 五、一九八頁下二行) 一五、一九八頁下二行:『浄全』
- (21) 内容を理解するため、便宜上【問】と記した。
- 内容を理解するため、便宜上【答】と記した。

22

- (23) 吉蔵『観無量寿経義疏』(『大正蔵』三七、二四五頁中三行~八行・
- ○頁五行) (24)『観無量寿経』(『大正蔵』十二、三四六頁上十三行・『浄全』一、五
- (25) 懷感『釈浄土群疑論』(『大正蔵』四七、四一頁下二一~二二行・
- 悪罪障皆悉滅盡。」の取意文であると考えられる。 邪見。如是等人、若能至心一日一夜係念在前、觀佛如來一相好者、諸等經作五逆罪、犯四重禁偸僧祇物、婬比丘尼破八戒齋、作諸惡事種種(26) 『観仏三昧海経』(『大正蔵』十五、六八七頁中十五~十八行)「謗方
- 五、一九八頁下四行)五、一九八頁下四行)一五、一九八頁下四行)一五、一八六頁上四~五頁・『浄全』
- 五三〇頁下四~五行) (28) 吉蔵『観経義疏』(『大正蔵』三七、二四五頁中四行・『浄全』五、
- 五、三五〇頁下七~八行) 五、三五〇頁下七~八行:『浄全』(2) 吉蔵『観経義疏』(『大正蔵』三七、二四五頁中七~八行:『浄全』
- (31) 『大乘悲分陀利経』(『大正蔵』三、二五〇頁上二五~二八行
- (32) 「事」: 具体的な行為。「縁」: 結果を引き起こす因・認識の対象。
- (3) 道綽『安楽集』(『大正蔵』四七、十頁上七~十行・『浄全』一、六(3)

- には東勝身洲(弗婆提)・南贍部洲(閻浮提)・西牛貨洲(瞿陀尼)・ 北倶盧洲(鬱単越)がある。 閻浮提:須弥山の南部に位置する人間が住む四大洲の一つ。四大洲
- 35 大劫で千仏の賢聖が出世する時分をいう。 賢劫:現在賢劫のこと。過去荘厳劫・未来星宿劫に対し、現在の一
- 36 『随願往生経』の典拠不明。
- 37 『大宝積経無量寿如来会』(『大正蔵』十一、九八頁中二七~二八行)
- 38 れた寺院。 後漢明帝の仏教伝来に関する感夢求法説話に基づき、洛陽に建立さ
- 39 上宮:聖徳太子のこと。
- 40 三六頁二~三行) 『無量寿経』(『大正蔵』十二、二七九頁上十一~十三行・『浄全』一、
- 41 慧遠 『無量寿経義疏』(『大正蔵』 三七、一一六頁上十六~十八行・ 『浄全』 五、五四頁下十一~十六)
- <u>42</u> 慧遠 『無量寿経義疏』(『大正蔵』三七、一一六頁上二四~二六行・ 『浄全』 五、五四頁下十七~五五頁上二行)
- 43 頁三行 『無量寿経』(『大正蔵』十二、二七九頁上十三行・『浄全』一、三六
- 44 五、五五頁上二行) 慧遠『無量寿経義疏』(『大正蔵』三七、一一六頁上二六行・『浄全』
- 45 蘭若:人里を離れた、仏道修行に適した場所。すなわち寺院のこと
- 46 『大智度論』典拠不明
- <u>47</u> 『大智度論』典拠不明。
- 48 本稿では「純善」のことであると判断した。
- <del>4</del>9 吉蔵『維摩経義疏』(『大正蔵』三八、九五八頁上十六~十七行)
- 50 『妙法蓮華経』(『大正蔵』九、六〇頁下六~七行)
- 『大般若波羅蜜多経』(『大正蔵』七、九五四頁上二五~二六行)
- 元暁『遊心安楽道』典拠不明。

觀經疏云大論云餘三昧或治順不治貪 切偏治三毒偏治三障云者婆 小治報若是念佛

觀經疏云念 舟三昧經云

說觀利益云不遇諸禍云又佛名經云若上 龍 部 穩東道和尚立五種增上 令惡鬼惡神惱亂行 上緣也觀經中 生經說若

二九

若造逆罪若不造逆皆得往生若常沒人造 悔亦得在生若是常沒造逆罪者終無生 又修定善城五逆罪故得往生若但散善 者不得往生若不造逆便得生也就定 義然不相違也由此應知善趣之 則不生也故二經中說生說不生 云過去發菩提心遇緣造遊必有 万分をたとす

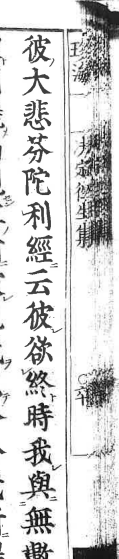
日觀佛 至大乘善趣之人亦有造作四重五逆 經文云五逆十惡具諸不善感師引此文 不信他方淨土故不得生一云亦得往 惡不造云故知此人荡法亦得往生故觀 三昧經第二卷云論方等經作五逆罪 云不生無異說故故嘉祥疏云闡提 相好者皆悉盡城學觀經記云乃

盡又云以不信故不 法若後改悔信受大乘不妨往生又旣

緣彌陀後於惡 答諸大德意皆許大 途動苦之處見此光明皆蒙解脫即此意 義後意應勝問五逆定業云何可 趣遇光解脫雙卷經說若 云不生業曈 益但可今生結 說

不聞大藥於彼為定餘法決定不能滅故若 業然是因緣決定良以因緣決定故由 即非定業今者念佛亦當如是雖 定若就行言於散善人 位論於常沒位五逆為定於善趣位 而有因緣定業也 由此道理逆罪之 五逆為定於定

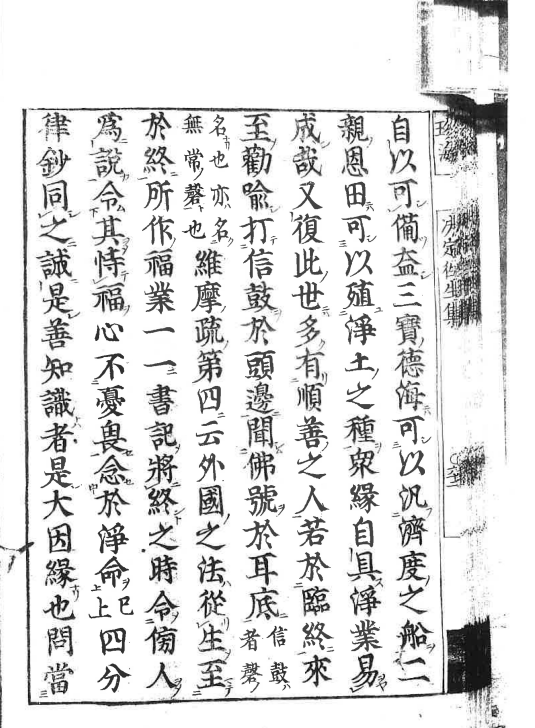
亦



旣其淨土初門境次相接往生得便鄉語 第七事緣決定者娑婆乃是穢土於處安樂 定其趣粗爾 歡喜除諸障礙命終已後得生我國上往生 之障雖未盡除而佛進來豈不恃乎除障決 衆圍繞而現其前彼見我已今於我所得大 彼大悲芬陀利經云被欲終時我與無數大 加之白馬之強法初傳之時彌陀靈像早 出世也又被彌陀及二菩薩先於此 心故於此土偏有因緣 忍能修動苦之行世名賢劫多

皆過名馬城盡 五此經敢人 中要為是後城又云法城盡後百年聞者 **逊正法有五百年像法千年末法萬年** 以慈悲哀愍持雷此經止住百歲其有衆 遇斯經者隨意所願皆可得度義記釋云釋

藍處處多有可以安身精舍連詹栖止有處 當時如今世人一後可悲喜又復我國蘭若你 浮圖交影敬田不希然智論云童子把沙戲 無邊又言真佛及與形像供養之福即無異 獻世尊施物至展童子心薄福田勝故其福 意又復父母恩重而人皆知之 輩已得往生之記良以西方教門運 經云皆可得度記



# ――浄土宗全書テキストデータベースを活用して-法然門下における『無量寿経釈』の引用

## 岩 谷 隆 法

## 抄録

現存の『大経釈』は成立当初の姿ではなく、後世に広本『選択集』と校合編集されたものとされる。現存諸本の比較だけでは『大経釈』と校合編集されたものとされる。現存諸本の比較だけでは『大経釈』の本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは禁じい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは難しい。そこの本来の姿やテキストの成立過程を明らかにすることは禁じた。 ②門下の引用の中にはいくつか現存のテキストには存在しない文が見られた。 ②門下の引用の中にはいくつか現存のテキストには存在しない文が見られた。 ②門下の引用の中にはいくつか現存のテキストには存在しない文が見られた。 ②門下の引用の中にはいくつか現存のテキストには存在しない文が見られている。 「大経釈」も現存テキはできなかったが、中世の法然門下が見ていた『大経釈』も現存テキストと大差のない形態であったのではないかと推測する。

キーワード:法然、法然門下、三部経釈、無量寿経釈、大経釈

はじめに

現状である。を知る上で重要な文献とされつつも、取り扱いには注意を要するのがを知る上で重要な文献とされつつも、取り扱いには注意を要するのがる。このようなことから、「三部経釈」は法然浄土教思想の成立過程立当初(原初形態)の文章や内容を正確に知ることはできないのであ

釈」がどのような文献であるかについておさえておきたいと思う。そこで、まずは「三部経釈」の研究史を振り返り、今一度「三部経

釈』と現存テキストとの間柄について考察を加える。 で引用文と現存テキストとの比較検討を行い、門下在世当時の『大経彼らの著述文献内にある『大経釈』の引用に着目する。そして、それりも原初形態に近い姿のテキストを見ていたと想定される。よって、経釈』)を取り上げる。中世の法然門下ならば、現存の『大経釈』よるの上で、本稿では「三部経釈」のうち『無量寿経釈』(以下『大

テキストの成立過程を探る一端となれば幸いである。収されるものに限られている。限定的な範囲ではあるが、『大経釈』なお、本稿で取り扱う法然門下の文献は、『浄土宗全書』正篇に所

## 、「三部経釈」について―『選択集』同文箇所をめぐって―

大須賀氏は、『選択集』編集の際、「三部経釈」を参考資料としていた管見の限り、古くは大正十三年、大須賀秀道氏による指摘に始まる。存在が知られている。この点に注目して、その研究史を概観する。「三部経釈」テキストにおける問題として、『選択集』同文箇所の

経釈」が後の成立)と結論づけた。 となったことは有り得ないとして、集前釈後(『選択集』が前、「三部ような成文となっていないことから、「三部経釈」が廬山寺本の底本ような成文となっていないことから、「三部経釈」が廬山寺本の底本のは、同文一致箇所があることは自然と考えられるが、草稿本であならば、同文一致箇所があることは自然と考えられるが、草稿本であ

大正十四年、今岡達音氏は、「三部経釈」における『選択集』同文 「三部経釈」の原初形態の成立を『選択集』の前に置いたのである。 「三部経釈」の原初形態の成立を『選択集』の前に置いたのである。 昭和十六年、石井教道氏は、現存の「三部経釈」は後日筆写した者 昭和十六年、石井教道氏は、現存の「三部経釈」は後日筆写した者 に見られる「選択」の語に着目し、第一万行随一の念仏期・第二本願 に見られる「選択念仏期の三期に分け、「三部経釈」は後日筆写した者 で見られる「選択念仏期の三期に分け、「三部経釈」を『逆修説法』 「選択集』と同じ第三期に配したのである。

想変遷を論じる研究にも多く用いられてきたようである。
致は当然であるかのような見解が容認され、「三部経釈」は法然の思部経釈」は『選択集』の草本となった筆録であり、部分的な文章の一この石井氏の思想史的文献区分を受け、その後しばらくの間、「三

世の挿入(新層)であるとの見解を示し、現存の「三部経釈」は本来考えられると提起した。そして『選択集』同文箇所等は、明らかに後に編集が加えられた部分)と「古層」(成立当初からある部分)とが書誌的問題点を種々指摘し、現在伝わるテキストには、「新層」(後世書のような流れの中、昭和六十三年、岸一英氏は、「三部経釈」の

「三部経釈」のテキスト問題を顕在化させたのである。 らかにし、また古層の復元案を提供するなどして、新たな視点から『選択集』が、いわゆる広本系統の『選択集』の文章であることを明の姿(原形)ではないと結論づけた。その後も岸氏は、同文箇所の

田氏の論考を踏まえた論文を発表している。近年においても、井上慶淳氏や下端啓介氏が岸氏の新層古層説や林

世、広本『選択集』と校合編集されたものと捉えているようである。を伝えるもの)の存在を想定しつつ、現存の「三部経釈」自体は、後ゆる東大寺講説時における原初形態(『選択集』撰述以前の教学思想このように、先学の多くは「三部経釈」のテキストについて、いわ

①寛永九年(一六三二)版『無量寿経釈』

②承応三年(一六五四)版『無量寿経釈

③無刊記木活字版『大経直談要註記』巻一所収本

⑤慶安四年(一六五一)版『大経直談要註記』巻一所収本

⑥正徳五年(一七一五)新本『漢語燈録』巻一所収本

ていたのであろうか。以下、門下諸師の著述文献内に見られる『大経のテキストを見ていたのか、現存諸本を眺めているだけでは、『大経釈』の文章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用の文章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用の大章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用の大章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用の大章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用の大章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用の大章と同文一致する箇所が認められる。研究上、①寛永版が広く用いずれも江戸期の版本であり、すべての版において、広本『選択集』いずれも江戸期の版本であり、すべての版において、広本『選択集』

法然門下の『大経釈』の引用を整理すると次頁の表の通りである。

釈』の引用文に着目し、それをもとに考察してみたい。

二、法然門下における『大経釈』の引用の整理と検討

現在伝わっている『大経釈』の諸本は次の通りである。

【法然門下における『大経釈』の引用整理表 (『浄全』正篇所収文献のみ)】

|                                 |                      |         |                         |                   |               |              |               | <del>-   -   -   -   -   -   -   -   -   -  </del> |                         |                                                       | $\vdash$    | H           | 17   了連        | 16            | 15                                                   | 14 持阿        | 13                                                    | 12                     | ======================================= | 10            | 9            | 8 良忠          | 7            | 6             | 51            | 4            | ယ             | 2                      | 1 長西                           | No.                    | I A A A                                   |
|---------------------------------|----------------------|---------|-------------------------|-------------------|---------------|--------------|---------------|----------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------|-------------|-------------|----------------|---------------|------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------|---------------|--------------|---------------|--------------|---------------|---------------|--------------|---------------|------------------------|--------------------------------|------------------------|-------------------------------------------|
|                                 |                      |         |                         |                   |               |              |               |                                                    |                         |                                                       |             |             | 丁惠 (1243-1330) |               |                                                      | 持阿(?-1314)   |                                                       |                        |                                         |               |              | 良忠(1199-1287) |              |               |               |              |               |                        | 長西 (1184-1266)                 | ①作 者                   |                                           |
| 『無量寿経鈔』四<br>『無量寿経鈔』六            |                      |         | 『無量寿経鈔』三                | 『無量寿経鈔』二          | 『選択集大綱抄』中     | 『選択集大綱抄』中    | 『選択集大綱抄』中     | 『選択集大綱抄』中                                          | 『選択集大綱抄』中               | 『選択集大綱抄』上                                             | 『選択集大綱抄』上   | 『選択集大綱抄』上   | 『選択集大綱抄』上      | 『選択決疑鈔見聞』三之本  | 『選択決疑鈔見聞』三之本                                         | 『選択決疑鈔見聞』一之下 | 『浄土宗要集』三                                              | 『浄土宗要集』一               | 『決答授手印疑問鈔』上                             | 『決答授手印疑問鈔』上   | 『選択伝弘決疑鈔』三   | 『般舟讃私記』       | 『念仏本願義』      | 『念仏本願義』       | 『念仏本願義』       | 『念仏本願義』      | 『念仏本願義』       | 『選択本願名対決』              | 『選択本願名対決』                      | ②書 名                   | S //HH//_ S                               |
| 十四・167頁                         | L LIUX               | 十四・115百 | 十四・94頁                  | 十四・57頁            | 八・37頁         | 八・32頁        | 八・32頁         | 八・32頁                                              | 八・31頁                   | 八・25頁                                                 | 八・18頁       | 八・18頁       | 八・3頁           | 七・792頁        | 七・781頁                                               | 七・692頁       | 十一・64頁                                                | 十一・7頁                  | 十・36頁                                   | 十・33頁         | 七・251頁       | 四・551頁        | 八・458頁       | 八・458頁        | 八・457頁        | 八・457頁       | 八・456-457頁    | 八・440頁                 | 八・438頁                         | ③『浄全』の巻・頁              | 21石湖名文 へき出』                               |
| 19 4 月 聚土 5 即江土聚八聚: 修往生業有三一但念佛… | 13 凡有 幾二 6 ,郑庄王 聚二条… |         | 上來迎 <b>等願</b> 中及次三輩文··· | 時有國王離垢淨王歟無靜念…     | 上本願願成就文雖明但念佛… | 依之諸往生行者於但念佛… | 上本願願成就文雖明但念佛… | 今三輩文有但念佛義有…                                        | 上來迎 <b>等願</b> 中及次三輩文··· | 但諸行往生〈已上〉                                             | 二釋餘諸行者求極樂者… | 修往生業有三一但念佛… | 天台眞言皆雖名頓教斷惑…   | 今三輩文有但念佛義有助念… | 中下二輩來迎佛是無忽有化身〈巳上〉                                    | 天台眞言皆雖名頓教斷惑… | 但念佛往生助念佛往生 <b>但諸行往生</b> 〈已上〉                          | 天台眞言皆雖頓教斷惑證理故猶是漸教也〈取意〉 | 正定業者二百一十億諸佛淨土中選定行故名正定業<br>〈文〉           | 念佛者或觀佛相好或觀光明… | 修往生業有三意一但念佛… | 天台真言皆雖名頓教斷惑之… | 至流通初廃助念諸行二門… | 三廃助念及諸行明但念佛者… | 問見三輩文念佛外設諸行業… | 一設我得佛十方衆生乃至… | 依經文別釋念佛者有七一者… | <b>此中</b> 一向念佛往生一設我··· | <b>初</b> 大意者釈迦 <b>世</b> 捨無勝浄土… | ④引 用 文                 | 月.周.2.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1 |
| 但念助念但諸行の三義                      | E                    | 女人往生    | 但念助念但諸行の三義              | 四十八願興意・弥陀因位の名について | 但念助念但諸行の三義    | 但念助念但諸行の三義   | 但念助念但諸行の三義    | 但念助念但諸行の三義                                         | 但念助念但諸行の三義              | 但念助念但諸行の三義                                            | 往生行業・諸行の説示  | 但念助念但諸行の三義  | 頓漸判論           | 但念助念但諸行の三義    | 来迎仏・化仏について                                           | 頓漸判論         | 但念助念但諸行の三義                                            | 頓漸判論                   | 正定業について                                 | 称念の三想について     | 但念助念但諸行の三義   | 頓漸判論          | 但念助念但諸行の三義   | 但念助念但諸行の三義    | 但念助念但諸行の三義    | 第十八願文釈       | 七文提示          | 第十八願文釈                 | 大意                             | ⑤引用の内容分類               |                                           |
| 91頁                             |                      | 75-76頁  | 91頁                     | 69頁               | 91頁           | 91頁          | 91頁           | 90頁                                                | 91頁                     | 88頁。寛永承応版に「 <b>但</b> 諸行往生」の語はない。<br>義山版・要註記本にはこの語がある。 | 80頁         | 91頁         | 68頁            | 90頁           | 『大経釈』には見られな<br>釋〈黒谷〉云ク」として<br>『観経釈』『逆修説法』の           | 68頁          | 88頁。寛永承応版に「 <b>但</b> 諸行往生」の語はない。<br>義山版・要註記本にはこの語がある。 | 68頁                    | 取意文か。広本『選択集』同文箇所<br>類似する説示がある。          | 79-80頁        | 91頁          | 68頁           | 91頁          | 91頁           | 88-90頁        | 87頁          | 87頁           | 87頁                    | 67頁                            | ⑥対応する『大経釈』<br>(昭法全) の頁 |                                           |
| 1箇所                             | · China              | 5箇所     | 1箇所                     | 1箇所               | 2箇所           | 1箇所          | 1箇所           | 3箇所                                                | 1箇所                     | .諸行往生」の語はない。<br>の語がある。                                | 0箇所         | 1箇所         | 4箇所            | 1箇所           | には見られない文章である。「大經<br>云ク」として引用するが、内容は<br>『逆修説法』の説示に近い。 | 2箇所          | 諸行往生」の語はない。<br>の語がある。                                 | 取意文                    | 』 同文箇所(81頁)に                            | 0箇所           | 0箇所          | 4箇所           | 1箇所          | 5箇所           | 12箇所          | 6箇所          | 10箇所          | 8箇所                    | 10箇所                           | ⑦寛永版との異同数              |                                           |

| 法然門下における    |
|-------------|
| 『無量寿経釈』     |
| の引用―浄土      |
| ―浄土宗全書テキストご |
| データベ        |
| 、ースを活用して―   |
| (岩谷隆法)      |

| 59            | 58            | 57                    | 56                      | 55            | 54            | 53                 | 52           | 51           | 50           | 49           | 48             | 47           | 46           | 45           | 44           | 43           | 42           | 41           | 40                         | 39                                                                       | 38            | 37                               | 36            | 35                                | 34           | 33            | 32            | 31                      |
|---------------|---------------|-----------------------|-------------------------|---------------|---------------|--------------------|--------------|--------------|--------------|--------------|----------------|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------|---------------|-----------------------------------|--------------|---------------|---------------|-------------------------|
|               |               | 妙瑞 (? -1778)          |                         |               | 大玄(1680-1756) |                    |              |              |              |              | 義山 (1647-1717) | 懐音(?-1714)   | 無絃(?-1640)   |              |              |              |              |              | 聖聡 (1366-1440)             |                                                                          | 良栄(1342-1428) |                                  |               |                                   |              |               |               | 聖冏 (1341-1420)          |
| 『鎮西名目問答奮迅鈔』二  | 『徹選択集私志記』下    | 『徹選択集私志記』上            | 『浄土頌義探玄鈔』中              | 『浄土頌義探玄鈔』中    | 『浄土頌義探玄鈔』上    | 『円光大師行状絵図翼賛』十八     | 『観無量寿経隨聞講録』上 | 『無量寿経隨聞講録』下二 | 『無量寿経隨閒講録』下二 | 『無量寿経隨聞講録』下二 | 『無量寿経隨聞講録』下二   | 『諸家念佛集』九     | 『大原談議纂述鈔』上   | 『當麻曼陀羅疏』八    | 『大経直談要註記』二十四 | 『大経直談要註記』二十四 | 『大経直談要註記』二十  | 『大経直談要註記』八   | 『法事讚私記見聞』下                 | 『浄土宗要集見聞』二之二                                                             | 『浄土宗要集見聞』一之二  | 『浄土略名目図見聞』上                      | 『浄土二蔵鋼維義』     | 『二蔵義見聞』一                          | 『一枚起請之註』     | 『決疑鈔直牒』七      | 『決疑鈔直牒』七      | 『決疑鈔直牒』六                |
| 十・475頁        | 八・242頁        | 八・152頁                | 十二・627頁                 | 十二・621頁       | 十二・596頁       | 十六・302-303頁        | 十四・533頁      | 十四・529頁      | 十四・527頁      | 十四・522頁      | 十四・522頁        | 十五・798-799頁  | 十四・807頁      | 十三・476-477頁  | 十三・302頁      | 十三・302頁      | 十三・249頁      | 十三・107頁      | 四・131頁                     | 十一・401頁                                                                  | 十一・249頁       | 十二・688頁                          | 十二・578-579頁   | 十二・363頁                           | 九・3頁         | 七・557頁        | 七・548頁        | 七・542頁                  |
| 所言等者指上三經全非等取… | 今三輩文有但念佛義有助念… | 時有國王名離垢淨王聞佛…          | <b>眞言天台</b> 雖名頓教斷惑證理··· | 天台眞言雖名頓教斷惑證理… | 天台眞言雖名頓教斷惑證理… | 上の念佛往生の願は男女を…      | 天台眞言皆頓教然彼斷惑… | 此經說次即似觀經付屬念佛 | 始皇之燒五經而不失誦…  | 舉一念況十念等者謂此文… | 廢助念及諸行明但念佛者…   | 上本願願成就文雖明但念… | 道綽禅師釋此經横截五惡… | 别約女人發願云設我得佛… | 上逗機緣且雖明助念佛…  | 上本願願成就文雖明但念… | 修往生業有三意一但念佛… | 時有國王離垢淨王歟無靜… | 本願至心信樂欲生我國觀經三心小經一心皆三心也(矣)  | 十九來迎引接誓廿係念定生願〈巳上〉                                                        | 天台眞言皆雖名顧教…    | 曇鸞法師立二教一難行道教二易行道教〈已上〉            | 次以横截五恶趣文分别二門… | <b>臺鸞法師立二教一難行道教二易行道教〈矣〉</b>       | 有諸宗諸家甚深理觀之行… | 四分十誦梵網持地等大小經論 | 今三輩文有但念佛義有助念… | 諸師別云十念往生願者…稱念皆生〈廣選擇全同之〉 |
| 読誦正行について      | 但念助念但諸行の三義    | 四十八願興意・弥陀因位<br>の名について | 頓漸判論                    | 頓漸判論          | 頓漸判論          | 女人往生               | 頓漸判論         | 但念助念但諸行の三義   | 始皇帝五経の例      | 願成就文の一念について  | 但念助念但諸行の三義     | 但念助念但諸行の三義   | 頓漸判論         | 女人往生         | 但念助念但諸行の三義   | 但念助念但諸行の三義   | 但念助念但諸行の三義   | 弥陀因位の名について   | 三小について                     | 第十九、二十願の呼称                                                               | 頓漸判論          | 難易二道教について                        | 頓漸判論          | 難易二道教について                         | 諸宗諸家について     | 戒経について        | 但念助念但諸行の三義    | 第十八願文の呼称                |
| 81頁           | 90-91頁        | 69頁                   | 68頁                     | 68頁           | 68頁           | 75-78頁             | 68頁          | 91頁          | 96頁          | 91-92頁       | 91頁            | 91頁          | 68頁          | 75-78頁       | 91頁          | 91頁          | 91頁          | 69頁          | 「大經私記云」として引<br>見られない文章である。 | 75頁「來迎引接亘男女繫念完生願」の取意か。<br>丁恵『尊問愚答記』(『統浄』九88頁) にも同文<br>あり。注記掲載井上論文130頁参照。 | 68頁           | No.32と同じ引用文である。<br>「高祖大經私記云」とある。 | 68頁           | 引用前に「吉水大經私記云」とあ<br>本には見られない文章である。 | 96頁          | 93頁           | 90-91頁        | 74頁(広本同文箇所)             |
| 正徳版に依る        | 正徳版に依る        | 正徳版に依る                | 正徳版に依る                  | 正徳版に依る        | 取意文           | 三十五願釈を要約し、和文体にしたもの | 正徳版に依る       | 正徳版に依る       | 正徳版に依る       | 正徳版に依る       | 正徳版に依る         | 0箇所          | 2箇所          | 22箇所         | 5箇所          | 6箇所          | 1箇所          | 1箇所          | て引用するが現存諸本には<br>る。         | 念定生願」の取意か。<br>浄』九88頁)にも同文<br>130頁参照。                                     | 0箇所           | る。こちらは引用前にる。                     | 3箇所           | 云」とあるが、現存諸<br>  ある。               | 4箇所          | 取意文           | 2箇所           | 2箇所                     |

### 凡 例

- の文献内における『大経釈』の引用を整理したものである。、本表は、『浄土宗全書』正篇(以下『浄全』)所収の法然門下
- 寛永版との文字の異同数の七つの項目を設けた。の内容分類、⑥対応する『大経釈』(『昭法全』)の頁数、⑦一、①作者、②書名、③『浄全』巻数・頁数、④引用文、⑤引用
- 一、備考がある場合は、⑥⑦の欄に略記した。
- 「釈」「私記」「上人云」「祖師云」等である。ベース」を利用した。検索用語は「大経釈」「大経私記」一、本表作成に際して、ウェブ上の「浄土宗全書テキストデータ

た。

今回の引用整理(『浄全』正篇所収文献のみ)では、法然門下十三年のの引用整理(『浄全』正篇所収文献のみ)では、法然門下十三年のの引用を理(『浄全』正篇所収文献のみ)では、法然門下十三年のの引用を理(『浄全』正篇所収文献のみ)では、法然門下十三年のの引用を理(『浄全』正篇所収文献のみ)では、法然門下十三年の

してみると、彼らは『大経釈』の特徴を明確に把握していたことが窺釈』独自とされる内容である。このように門下諸師の引用態度を概観これらの説示は『選択集』や他の法然遺文には見られない『大経

える。

# 三、法然門下が見ていた『大経釈』のテキストについて

門下諸師の引用文と現存のテキストとを比較し、表の項目⑥には広 していることが分かる。 門下諸師の引用文と現存のテキストとを比較し、表の項目⑥には広 門下諸師の引用文と現存のテキストとを比較し、表の項目⑥には広 門下諸師の引用文と現存のテキストとを比較し、表の項目⑥には広

が門下諸師の引用と「三部経釈」の諸本テキストとを比較検討し、ストに近いものと推測される。このようなことは、かつて石井教道氏開版以前の門下諸師が目にしていた『大経釈』は、寛永版系統のテキ関版の門下諸師が目にしていた『大経釈』は、寛永版系統のテキーの別別であるが、およそ正徳版

ふ事は出来るが、原本のまゝではない事は明了である。 寛本承本は現存東大寺講本筆録中最も原本に近いものであると云

る前の形態のテキストを指していると考えられる。場であることから、ここでいう「原本」とは、『選択集』と校合されと述べていることに符合する。先述した通り、石井氏は釈前集後の立

版テキストとを比較してみると、大部分は石井氏の結論と結びつくの中世(鎌倉室町期)の法然門下における『大経釈』の引用文と寛永

うな箇所を取り上げて検討する。であるが、いくつか特異な引用例も見受けられたので、以下、そのよ

### (1) 広本『選択集』同文箇所からの引用例

ら引用している例を取り上げる。『選択集』と同文一致する箇所(いわゆる「新層」とされる箇所)かまず、『大経釈』からの引用であると明記しているものの、広本

【表№31】:聖冏『決疑鈔直牒』巻六「第十八願文の呼称」

ト『直牒』)巻六には次のような記述がある。 応永三年(一三九六)成立とされる七祖聖冏の『決疑鈔直牒』(以

大經)私記「十一云ク、諸師が別)云が十念往生)願か。不」限が員數で即不は得生が。善導之意が總プ云が念佛往生が願か。不」限が員數で即不は得生が、善導之意が總プ云が念佛往生が願か者、不が滿い十大經)私記「十一云ク、諸師が別づ云が十念往生が願い者、不が滿い十大經)私記「十一云ク、諸師が別づ云が十念往生が願い者、不が滿い十

傍線部の文は、寛永版『大経釈』のテキストにも、

..ス(②) ルヿヲ。善導之意ハ**惣**シテ云」|念佛往生ノ願ト不」限」|員數ヲ稱念レハ皆 諸師**之釋**ハ別ヲ云」|十念往生ノ願ト者ハ、若不ハ滿」十ヲ即不」得」生

できる。
のは『大経釈』から引用した文であることが確認ある通り、傍線部の文は『大経釈』から引用した文であることが確認とある(太字は傍線部との異同)。『直牒』に「大経ノ私記ニ云ク」と

加えて、『直牒』傍線部の末には割書で〈広選択全ク之ニ同ジ〉と

『選択集』第三章の、ある。この指摘の通り、ここで引用している『大経釈』の文は、広本ある。

願トイフ。員數ヲカキラス、稱念スレハミナムマル。スナハチムマル、コトヲエス。善導ノコ、ロハ惣シテ念佛往生ノ諸師ノ釋ニハ別シテ十念往生ノ願トイフ。モシ十ニミタサレハ、

という文章と、和漢の違いはあるものの同じ文である。

広本『選択集』と校合編集された形態であったと考えられる。点から、聖冏所見の『大経釈』も、すでに現在の我々と同じように、も、その典拠を「大経ノ私記ニ云ク」と明記して引用している。このこのように『直牒』では、広本『選択集』にある文章と承知しつつ

# (2) 広本『選択集』同文箇所からの取意文とみられる例

あるから「正定」と名づける」と。

一十億の諸仏の浄土の中から〔法蔵菩薩が〕選定なさった行で【訳】法然上人の『大経の釈』に言うことには、「正定業とは、二百

現存の『大経釈』では確認できない。良忠の時代の『大経釈』には、法然の『大経釈』から傍線部の文を引用している。傍線部と同じ文は

ひとまず、寛永版テキストから傍線部の文に類似する説示を挙げる実際に傍線部のままの形の文が存在していたのであろうか。

ならば、

ノ意ニ故ニ、以トー念佛ーツ名トー爲トスル正定之業ト・者ノ也。 佛往生之願ーツ。故ニ云」定ト・也。選擇之義亦如」前ノ。依ルカヵ此レ等正定ト者。法藏菩薩於トト二百一十億諸佛ノ誓願海ノ中ニ撰π定ス念

業というのである。

業というのである。選択の義もまた前述の通りである。これらの意義にあである。選択の義もまた前述の通りである。これらの意義にない。だから「定」というである。とれらの意義によって、という

うか。
文意を汲み取って傍線部の文のように簡略に記しているのではなかろも傍線部の文と近いことを述べている。『決答鈔』では、この箇所のという箇所がある。「正定業」の名義に関する説示であり、内容的に

校合編集されていた可能性があるということになってしまうのである。『大経釈』のこの箇所は、広本『選択集』第二章私釈段とほぼ一な。『大経釈』のこの箇所は、広本『選択集』第二章私釈段とほぼ一な。『大経釈』のこの箇所は、広本『選択集』第二章私釈段とほぼ一なだし、このように捉えた場合、留意しなければならないことがあただし、このように捉えた場合、留意しなければならないことがあ

## (3)現存の『大経釈』には存在しない文の引用例

ういった観点から検討する。
・にはない文が存在していたのか、あるいは何らかの誤りなのか、そ中世の法然門下が見ていた『大経釈』のテキストには、現存テキストでは確認することができない特異な引用例を取り上げる。

①【表№40】:聖聡『法事讃私記見聞』巻下「三心について」まずは、八祖聖聡の『法事讃私記見聞』巻下(成立年時不明)に、まずは、八祖聖聡の『法事讃私記見聞』巻下(成立年時不明)に、信事意念元ル佛名」也。又大經一私記二云、本願一至心信樂欲生我信事意念元ル佛名」也。又大經一私記二云、本願一至心信樂欲生我信事意念元ル佛名」也。

取意文として処理することもできない。 をある。「祖師ノ私記ニ云ク」とだけあるが、これは法然の『阿弥陀経釈』を指している。点線部の文は現存の『阿弥陀経釈』でも確認できない文である。また類似する内容の説示も見当たらないため、といて傍線部の文を引用したようであるが、この文は寛永版だけでなく、聖聡撰『大経直談要註記』所収の『大経釈』テキストにおいてもで認できない文である。また類似する内容の説示も見当たらないため、取意文として処理することもできない。

私見としては、この傍線部の文は聖聡が実際に見ていた『大経釈』さて、この文をどのように捉えれば良いのであろうか。

である。すなわち、良忠の『決疑鈔』巻五に、ており、聖聡はそこからこの一連の文章を引用したと考えられるから(以下『決疑鈔』)において、点線部も含めてほぼ同じ文章が存在し建長六年(一二五四)頃の成立とされる良忠撰『選択伝弘決疑鈔』に云ク」という記述自体の誤りではないかと考えている。なぜならば、に記されていたものではなく、そもそも典拠を示す部分「大経ノ私記に記されていたものではなく、そもそも典拠を示す部分「大経ノ私記

照していたであろうことは容易に想像される。 にしていたであろうことは容易に想像される。 にしていたであろうことは容易に想像される。 にしていたであろうことは容易に想像される。 にしていたであろうことは容易に想像される。 にしていたである。ここには「祖師小経ノ釈ニ云ク」とあり、以下の点線部の文とある。ここには「祖師小経ノ釈ニ云ク」ともの男別する文と同じである。そした。 の典拠が『対象では、世紀が、大経ノ私記で、上人ノ云の典拠が『阿弥陀経釈』であることを明示している。このは線部の文とある。ここには「祖師小経ノ釈ニ云ク」とあり、以下の点線部の文とある。ここには「祖師小経ノ釈ニ云ク」とあり、以下の点線部の文とある。ここには「祖師小経ノ釈ニ云ク」とあり、以下の点線部の文とある。ここには「祖師小経ノ釈ニ云ク」とあり、以下の点線部の文とある。

と明記している。こうした引用例もあることから、『法事讃私記見聞』至心…」とあり、元祖(法然)の言葉を、『決疑鈔』から孫引きした文を引用しているが、そこには「元祖〈決疑鈔五巻卅五紙〉云、本願なお、正徳版の開版者義山も自著『小経隨聞講録』で傍線部と同じ

の孫引きである可能性が高いと推察される。にある「祖師私記云~皆三心也」という一連の文も、『決疑鈔』から

おそらく聖聡は、孫引きの際、『決疑鈔』の「祖師小経釈云」とある部分を「祖師私記云」とし、続く「上人云」を、誤って「大経八私記云」と書き記してしまったのであろう。したがって、「大経八私記二云」と書き記してしまったのであろう。したがって、「大経八私記二公と書き記してしまったのであろう。したがって、「大経八私記二公と書き記してしまったのであるかのように記される傍線部の文書を表して表えられる。

について」②【表№15】:持阿良心『選択決疑鈔見聞』三之本「来迎仏・化身

即、三名は(茂五月寺で用)こ、続いて、良忠門下の藤田派性心の弟子持阿良心の『選択決疑鈔見

い見ないをかかでである。 聞』三之本(成立年時不明)に、

わかに現れる化身(化仏)である」と〈已上〉。うことには、「中下二輩の来迎仏とは、何もないところに、に【訳】「化現其身」等とは、〈藤田〉『大経釈』に〈黒谷(法然)〉が言

同趣旨の説示を確認することができる。まず『大経釈』と同じく三部見受けられない。ただし、他の法然遺文に目を移せば、傍線部の文と釈』には、傍線部の文のような来迎仏・化身(化仏)に関する説示は経釈』からの引用文と読み取ることができる。しかし現存の『大経とある。「大経釈二〈黒谷〉云ク」とあり、傍線部の文は法然の『大

忽有之故『名ヶ爲ス化ト。(中略)又タ迎接多化身也。作「也。謂本此レ等ノ諸佛無「彼土ニ゚。以「神通力アサ化「作之。本無七、化佛多少者。是圓光中化佛也。化佛ト者、彼ノ眞佛ノ所「化経講説の一つである『観無量寿経釈』(以下『観経釈』)には、

べている。また『逆修説法』初七日には、化という」といい、「迎接(来迎する仏)の多くは化身である」と述て、「本来、何もないところに、にわかに現われるので、名づけて、とある。中下二輩の来迎仏に限定する文言は見えないが、化仏につい

釈を示している。
十一門義によるならば、下下品に至るまで化仏の来迎がある、との解十一門義によるならば、下下品に至るまで化仏の来迎がある」とし、化という」といい、続けて、「九品各々に化仏の来迎がある」とし、とある。化身について、「何もないところに、にわかに現れることを、

『大経釈』に記されていたとは考えづらい。よって、『選択決疑鈔見ている。このような説示(傍線部の文)が『無量寿経』の釈書である文を見れば分かるように、来迎仏・化仏に関する説示というものは、説法』等の説示を踏まえたものと捉えられる。ただし、この二つの遺説法」等の説示があることから、傍線部の文自体は『観経釈』『逆修

と同じく、何らかの記述の誤りである可能性が高いと推察される。聞』にある「大経釈二〈黒谷〉云ク」という典拠を示す部分は、前例

目図見聞』巻上「難易二道教について」 (表 10.37):聖冏『二蔵義見聞』巻一、【表 10.37]:聖冏『浄土略名

のような記述がある。
まず、明徳元年(一三九〇)成立とされる『二蔵義見聞』巻一に次いう二つの文献に見られる同一の引用文を取り上げる。

法師立『二教』。一『ハ難行道教、二『ハ易行道教奏(器)以『難易二道』教』名『爲』二教』。故『吉水大經』私記云』、曇鸞

る。一つは難行道の教え、二つには易行道の教え」と。『大経の私記』に言うことには、「曇鸞法師は二つ教えを立て【訳】難易二道の教えを名づけて二教とする。故に吉水(法然)の

とはできない。現存の『大経釈』には、引用部分とみられる傍線部の文を確認するこので、大経代の『大経代記云ク』とは、法然の『大経釈』を指すと思われるが、

経釈』にも存在しない文であったことが分かる。 いつ誰が注記したのかは不明であるが、注記者が見ていた『大いる。いつ誰が注記したのかは不明であるが、注記者が見ていた『大は、この傍線部の文に対する注として「現本之本未見文」と記されてこの『二蔵義見聞』の諸本の一つである安政四年(一八五七)版に

『浄土略名目図見聞』巻上でも引用している。すなわち、次に、聖冏はこれと同文を、明徳三年(一三九二)成立とされる

師立ツ二教。一二ハ難行道ノ教、二二ハ易行道ノ教已命 難易二道ノ教也。故ニ高祖ノ大經ノ私記ニ云ク、 曇鸞法

文類を見渡してみても、傍線部と同じ文を見出すことはできない。 ここにいう「略釈」が何を指すのかは不明であるが、現存する法然遺 空師ノ畧尺ニアル歟」という前述の注記と同趣旨の書き入れがあった。 とある。 (酉谷寺文庫)を見たところ、当該文の脇に「此尺ナシ。但シ 『浄土略名目図見聞』の諸本の一つである延宝三年(一六七 同じく法然の『大経釈』から傍線部の文を引用している。

易二道の説示は、周知の通り『選択集』第一章に しかしながら、この傍線部の文に近しい記述、すなわち、曇鸞の難

ハ者易行道ナリ(望) 曇鸞法師 / 往生論 / 注二云、謹ヶ案スルニ龍樹菩薩 / 十住毘婆娑二云 菩薩求ルニ阿毘跋致ヲ有リニ種ノ道。一ニハ者難行道ナリ。ニニ

とあり、また『逆修説法』六七日にも、

曇鸞法師モ引き龍樹菩薩ノ十住毘婆娑論ヲ立下ヘリ難行易行ノニ

として取り上げられている。

著作 る誤りとするには聊か早計かと思われる。以下にもう少し検討してみ には本当に傍線部のような文言が記されていたのであろうか。二つの って提示してしまったのであろうか、それとも聖冏所見の『大経釈』 聖冏はこれら『選択集』『逆修説法』 (以下、 両 『見聞』)において同じ引用文が見られるため、単な 等の説示を取意し、 典拠を誤

## 《③の1》法然が難易二道の説示を用いる理由

る箇所に見られる。例えば、 法然の著作文献における難易二道の説示は、浄土宗の教判が説かれ 前掲の『逆修説法』六七日には

其/難行道トハ者、即聖道門也。易行道トハ者、即淨土門ナリ(セタ) 乗け船二譬へ給へり。立川此ノ二道ヲ不」限川曇鸞一師ご。天台ノ十疑 難行易行ノ二道ヲ。難行道ハ如ヲ陸地ヲ歩行スルカ、易行道ハ如シト 論ニモ同シク引釋シ給ヘリ。又迦才ノ淨土論ニモ同ク引ケリ。(中略) 道綽一師ノミニニ。曇鸞法師モ引テ龍樹菩薩ノ十住毘婆娑論ヲ立ドヘリ 教五千餘軸、不」出;此ノ二門アッノ。(中略) 立;「ノ此二門アヲ者、非。 今我淨土宗ニハ道綽禪師ノ安樂集ニ立ツ聖道淨土ノ二教ヲ。一代聖

とある。また『選択集』第一章にも

易行道ナリ。 異ナリト其ノ意是レ同シ。天台迦才同シ之ニの領 菩薩求パニ阿毘跋致ヲ有テリ二種ノ道。 一 ニハ者難行道ナリ。 二 ニハ者 非二道綽ノヾこ。曇鸞天台迦才慈恩等ノ諸師皆有ヲ此ノ意。且ノ曇鸞 所謂聖道門淨土門是也。 今此ノ淨土宗ノ者、依ハ道綽禪師ノ意ニ立テ、二門ヲ而攝ス一切ヲ。 行道トハ者、即ヶ是レ淨土門也。難行易行ト聖道淨土ト其ノ言雖に 法師ノ往生論ノ注ニ云、謹ァ案スルニ龍樹菩薩ノ十住毘婆娑ニ云ク、 (中略) 此ノ中ノ難行道トハ者、即チ是レ聖道門也。易 (中略) 此/宗之中ニ立コトハ二門ヲ者獨リ

教を摂めとるが、このように一代仏教を二つに分類することは、 とある。浄土宗は、 一師だけの考え方に基づくものではないとして、曇鸞所説の難易二道 説示を取り上げている。また曇鸞だけでなく天台や迦才も同様であ 道綽の意によって聖道浄土の二門を立てて一代仏

と述べている。 るとし、そして難行道とは聖道門と、易行道とは浄土門と同義である

られていると言える。 分類するという捉え方(二門判) 構造的にみれば、 難易二道の説示は、 に正当性を持たせるために取り上げ 道綽由来の一代仏教を二つに

《③の2》『大経釈』における教判論の説示箇所の検討

ゆる このことを踏まえて、『大経釈』における教判論の説示箇所 「古層」とされる箇所)を見てみよう。 ( ) わ

ク是レ攝ス淨土教ニ云。次ニ以テ横截五惡趣ノ文ヲ分ニ別スルニ門ヲ也。 中ニハ多ク説や往生浄土、法プ。名い之ヲ謂川浄土教ト。今此ノ經ハ正 立テ、二教ヲ、以テ判ス佛教ヲ。一ニハ聖道ノ教。ニニハ淨土ノ教ナリ。 心之人。、若ジ欲や出ジ。生死。者、必、可ら歸ス淨土門、。故に道 故に往生淨土ノ之法、是レ未り斷惑、出、ノ三界ヲ法ナリ云。故に末代 依三彌陀ノ願力ニ生スル極樂ニ者、 出い生死ヲ之輩ヵラ。往生淨土之法門ハ雖に未り斷に煩惱之迷ヲ、 抑モ三乘四乘ノ聖道ノ正像既ニ過ヶ至|テョリ末法|二、但タ有দ教無||行 云。二二淨土ノ教「者、小乘ノ中ニハ全不」説カ浄土ノ法門ヲ、大乘ノ 一二聖道ノ教云ハ者、若ハ小乘、若ハ大乘、若ハ顯教、若ハ密教ノ中 | 一二ハ正ク立1ツ二教19。(中略) 二二正ク立二二教|者、綽禪師意、 一二ハ立教開宗ト宝フ者、亦タ分ヶ爲2二十。 一二ハ諸宗ノ立教ノ不同 出離生死、往生淨土ナリ。更に以テ不」可」階事ナルカ故に、有ラン 故『末法近來、無』斷惑證理。無清斷惑證理」故』、以テ之無於 永ク離デ三界ラ、 出っ六道生死す。 略

> 故二、以テ此ノ教ヲ爲ゴ頓中ノ頓ト也。 綽禪師釋デ此ノ經ノ横截五惡趣ノ文ラ云ク、 斷いヵ惑ヲ故、猶是漸教也。未ゞ斷」惑ヲ出。過スルヵ三界之長迷ヲ 得エレハ往。|生「ヲ彌陀」淨國」ヒ、娑婆」五道一時に頓捨スル故に名。 惑!離!ル人天ノ果!。此心皆;漸次ノ斷除ニシテ不」名!横截!。若シ 除二、先ッ斷デ見惑ラ、離二三途ノ因ラ、滅ス三途果ラ。後二斷テ修 截五惡趣ノ截川其ノ果ラ也。天台眞言皆ヶ雖」名ラト頓教ト 若ジ依が此づ方づ修治斷 横

浄土教を頓中の頓教と位置づけている。 の文に対する道綽の解釈を取り上げ、それに基づき、聖道教を漸教 そして、横截五悪趣の文によって二門(二教)を分別するといい、こ 意では聖道浄土の二教(二門)を立てて一代仏教を判定すると述べる。 とある。立教開宗において〔浄土宗では〕二教を立てるとし、 道綽の

している。「二門ヲ分別スル也」とは言うものの、文中に「浄土門」 確には「聖道門・浄土門の二門判」が成立していないようである。(si) の語が一ヶ所あるだけで、対となる「聖道門」の語は見られない。明 論法も異なっていることが分かる。 く教判論であり、 『大経釈』における教判は、さしあたり「聖道教・浄土教の二教判」 (頓漸二教判)と言えるものである。もっぱら道綽一 ここでは「聖道教・浄土教」という用語を使い、これを「二教」と 先にみた『逆修説法』 『選択集』における教判とは 師の解釈に基づ

釈』のこの箇所を素地とし、 浄土宗の教判である「聖道門 後に曇鸞の難易二道の説示を採用するな 浄土門の 一門判」 は、 およそ

いなかった可能性が高いと推察される。
聖冏所見の『大経釈』においても、曇鸞の難易二道の説示は存在して以後ということになる。であるならば、現在の『大経釈』と同じく、難易二道の説示に着目していることが確実視できるのは、『逆修説法』どして漸次に確立していったものと考えられる。そして、法然がそのどして漸次に確立していったものと考えられる。

曇鸞法師、立"二教³。一二ハ難行道(√)教、二二八易行道(√)教。という文を引用したと述べている。そもそも他の法然遺文を見渡してきない。また「難行道とを指して「二教」と表現されるものは、あくまで「聖道教・浄土教」であった「二教」と表現されるものは、あくまで「聖道教・浄土教」であった。「二教」と表現されるものは、あくまで「聖道教・浄土教」であった。「二教」と表現されるものは、あくまで「聖道教・浄土教」であった。はないかとも想像できるのであるが、いずれにしても、聖冏が『大経釈』から引用したという「難易道教・易行道教の二教」なる文言は、釈』から引用したという「難易道教・易行道教の二教」なる文言は、来』から引用したという「難易道教・易行道教の二教」なる文言は、実際に聖冏が見ていた『大経釈』のテキストにも記されていなかったと考えられる。

おわりに

本稿では、「三部経釈」のテキストに関する問題点を念頭に置き、本稿では、「三部経釈」のテキストに関することができた。『大経釈』は、法然門下においる文『大経釈』の引用の整理を行った。『浄全』正篇に所収されている文 であったものの、『大経釈』からの引用を数多く確認 献に限った調査であったものの、『大経釈』からの引用を数多く確認 本稿では、「三部経釈」のテキストに関する問題点を念頭に置き、

そして、整理した引用の中から特異な引用例を取り上げ検討した。そして、整理した引用の中から特異な引用例を取り上げ検討した。であるとするならば、良忠の時代の『大経釈』は、現存テキストと同にある引用文からして、聖冏所見の『大経釈』は、現存テキストと同にあるとするならば、良忠の時代の『大経釈』は、現存テキストと同であるとするならば、良忠の時代の『大経釈』は、現存テキストと同がた。それらはいずれも典拠の誤記等として処理できるものであり、次に、現存テキストにおいて確認できない引用文を三つほど取り上次に、それらはいずれも典拠の誤記等として処理できるものであり、というが、と校合編集されていた可能性あると言えるのではなかろうか。本に、現存テキストにおいて確認できない引用文を三つほど取り上がに、それらはいずれも典拠の誤記等として処理できるものであり、というに、とを指摘した。

はできなかったのであるが、本検討の上からみれば、中世の法然門下結果として、『大経釈』の原初形態に関する手掛かりを見出すこと

のない形態のテキストであったのではないかと推測される。が見ていた『大経釈』も、現在我々が目にするテキストとあまり大差

向けて取り組んでいきたいと考える。はもとより、「三部経釈」全体におけるテキストの成立過程の解明にので、それを今後の課題とし、引き続き調査範囲を広げ、『大経釈』法然門下の文献には、まだデータベースになっていないものがある

### ŧ

- 巻第二号、一九六三、八八—九三頁)参照。 藤真徹「法然上人の東大寺講説について」『印度學佛教學研究』第十説」という法然の歴史的事象について疑義がないわけではない。(伊(1) 「三部経釈」についての一般的な認識である。いわゆる「東大寺講
- まだデータベースになっていない文献についても同様である。(2) 『浄土宗全書』続篇所収の文献は今後の調査対象である。その他、
- | 号合併、一九二四年、三二一―三三五頁)参照。 | (3) | 大須賀秀道「三經釋と選擇集の對検」(『佛教研究』第五巻第三・四
- 一九二五年、一―一一頁)参照。 無礙光社、一九二五年、一二―三〇頁、および同巻第六号、無礙光社、4) 今岡達音「三經釋と選擇集との著作前後」(『佛教學』第二巻第三号、
- 二号、一九四一年、五三―七二頁)参照。(5) 石井教道「選擇集と三部經釋の成立前後考」(『大正大学学報』第三
- 店、一九五五年、一—一四頁)参照。 (6) 石井教道『昭和新修法然上人全集』(以下『昭法全』)序(平楽寺書
- ―」(『教化研究』第二二号、二〇一一年、一八〇―一九二頁)参照。(7) 高橋寿光「近年における浄土学研究の状況―法然浄土教の研究状況
- 土宗典籍研究 研究篇』同朋舍、一九八八、一〇三―一三九頁)参照8) 岸一英「『逆修説法』と『三部経釈』(藤堂恭俊博士古稀記念『浄

- (10) 岸一英「『無量寿経釈』古層の復元―『三部経釈』の研究(二)」 (10) 岸一英「『無量寿経釈』古層の復元―『三部経釈』の研究(五)―」(高橋弘次先生古稀記念論集『浄土学佛教学論叢』山喜房佛書林、二〇〇四年、一五七―一八三頁)、同「『阿弥陀経釈』古層の復元―『三部経釈』古層の復元―『三部経釈』古層の復元―『三部経釈』の研究(二)」
- 参照。 (『三康文化研究所年報』第三一号、二〇〇〇年、一六九―一八九頁)(12) 林田康順「法然上人「三部経釈」に説かれる「選択」をめぐって」
- (3) 林田康順「法然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説法』から、(3) 林田康順「法然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説法』から「法然上人における「選択思想の成立―選択と偏依三○―六四頁)、同「法然上人「選択思想」と「勝劣難易二義」の位置」(『佛教論叢』第四三号、一九九九年、三―二二頁)、同「法然上人における難別表成立の意義~機辺から仏辺へ~」(『阿川文正教授古稀記おける難別義成立の意義~機辺から仏辺へ~」(『阿川文正教授古稀記念論集法然浄土教の思想と伝歴』二〇〇一年、二二七―二六五頁)、同「法然上人における難別義成立の意義~『無量寿経釈』から『選択と偏依集』~」(『仏教論叢』第四五号、二〇〇一年、二二七―二三百)、「信教論・「は然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説法』から「法然おける「選択」思想の成立とその意義」(『佛教學』第五一号、(3) 林田康順「法然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説法』から、(3) 林田康順「法然おける「選択」思想の成立とその意義」(『佛教學』第五一号、(3) 林田康順「法然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説法』から、(3) 林田康順「法然上人における勝劣義の成立過程―『逆修説法』から、(3) 本語、表記、(4) 本語、表記、(4) 本語、表記、(4) 本語、(5) 本語

二〇〇九年、二一―四六頁)参照。

- 一年、一二八―一三一頁)参照。 成立過程について―」(『印度學佛教學研究』第六九巻第二号、二〇二(4) 井上慶淳「漢語『三部経釈』における新層古層説の再検討―新層の

- 年、八〇頁)によると元和年間から寛永年間の刊行とされる。(17) ③は無刊記であるが『高木文庫古活字版目録』(便利堂、一九三三
- (18) 遅くとも聖聡の時代の『大経釈』はすでに『選択集』と校合されて(18) 遅くとも聖聡の時代の『大経釈』はすでに『選択集』と校合されていたと考えられる。『大経直談要註記』を一には『大経釈』のテキスいたと考えられる。『海全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、之ず者也云」(『浄全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄全』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄金』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『浄金』十三、二五頁)とある。岸一英氏は「これは、立ず者也云」(『大経直談要註記』について」大谷旭雄編『聖總上人典籍いたと考えられる。『大経釈』のテキスいたと考えられる。『大経釈』のディスに、「大経釈』と校合されている。(同「『大経直談要註記』について」大谷旭雄編『聖徳上人典籍いる。(同「『大経直談要註記』をある。「大経釈』はすでに『選択集』と校合されている。(同「『大経直談要註記』をいいたとも、「大経釈』と校合されている。「は、「大経釈』と校合されている。「「大経釈』と校合されている。「「大経釈』はする。「大経釈』はする。「「大経釈』と校合されている。「「大経釈』と校合されている。「「大経釈』と校合されている。「「大経釈』と表に、「大経釈』と表に、「大経釈』)と述べている。「「大経釈』)と述べている。「「大経釈』)と述べている。「「大経釈』)と述べている。「「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経釈』)に、「大経染釈』)に、「大経染』)に、「大経染』)に、「大経染れば、「大経染』)に、「大経染れば、「大経染れば、「大経染えば、「大経れば、「大経

·究』山喜房佛書林、一九八九年、一〇頁——一頁)。

- ある。(『新纂浄土宗大辞典』一二〇二頁参照)。 は曖昧であり、長西の門弟である念空道教の著ではないかとする説も(19) 『念仏本願義』の著者について、一般には長西とされているが根拠
- 記』所収本との対比については今後の課題である。

  「大経直談要註版本に基づく引用文の精査および寛永版『大経釈』と『大経直談要註版本に基づく引用文の精査および寛永版『大経釈』と『大経直談要註版本に基づく引用文の精査および寛永版『大経釈』と『大経直談要註版本に基づく引用文の精査および寛永版。大別するならば、寛永版本に基づく引用文の精査および寛永版本に表示する。
- で〈廣選擇全′同」之二〉(巻六、二十七丁裏)とある。十七年(一八八四)版とされる。慶安三年(一六五〇)版にも割書き(2)『直牒』巻六(『浄全』七、五四二頁)。『浄全』所収本の底本は明治
- (2) 寛永九年版『大経釈』十三丁裏(『昭法全』七四頁)。
- この文が十三丁裏に記されている。(24) ちなみに『直牒』には「十一丁」とあるが、寛永版『大経釈』では
- (25) 広本『選択集』第三章(『昭法全』三七一頁)。
- (26) 『決答鈔』巻上(『浄土宗聖典』五、原文一〇七頁、書下三一六頁)。 (26) 『決答鈔』巻上(『浄土宗聖典』五所収『決答鈔』の巻上は、増上寺蔵聖聡書写本を底本(一六四八)、宝暦五年版本(一七五五)等と対校したものとされ本(一六四八)、宝暦五年版本(一七五五)等と対校したものとされ本(一六四八)、宝暦五年版本(一七五五)等と対校したものとされる。よってここでは『浄全』十所収本(宝暦版)ではなく、『浄土宗聖典』五所収本(諸本対校)に依った。
- 良忠撰『観経疏伝通記』散善義(『浄全』二、三八九頁上)、同『決疑(27) 寛永九年版『大経釈』二十七丁表裏(『昭法全』八一頁)。ちなみに

- 擇云…」「廣本云…」と典拠を明記して引用している。鈔』巻二(『浄全』二一六下―二一七頁上)では、この文を「廣本選鈔』巻二(『浄全』二一六下―二一七頁上)では、この文を「廣本選
- 全』三五七頁)。 
  全』三五七頁)。 
  全』三五七頁)。 
  医・イフナリ。選擇ノ義マタシモヲマツヘシ。コレラノコ、ロニヨル定トイフナリ。選擇ノ義マタシモヲマツヘシ。コレラノコ、ロニヨルカユヘニ、 
  会。三五七頁)。
- (29) 良忠直筆の『決答鈔』は現存していない。あくまで現存する『決答鈔』の別資料でしか確認できていない。確度を高めるためには『決答鈔』のお写版本※註(26)が、正確に書写伝持されてきたものとみた場勢』の古写版本※註(26)が、正確に書写伝持されてきたものとみた場別をおり、良忠直筆の『決答鈔』は現存していない。あくまで現存する『決答
- も同じ記述であった。 (江戸期とされる)の版本(外題「新板法事見聞」下巻、三丁表裏)(3) 『法事讃私記見聞』巻下(『浄全』四、一三一頁)。佛大蔵の無刊記
- (31) 寛永九年版『阿弥陀経釈』六丁表(『昭法全』一四九頁)。
- (32) 『決疑鈔』巻五(『浄全』七、三三三頁)。『浄全』所収本の底本は元(32) 『決疑鈔』巻五(『浄全』七、三三三頁)。『浄全』所収本の底本は元
- (3) 法然遺文において、この一連の文章に類似する説示は以下の通り。「出、強」(『昭法全』一二六頁)。『観経釈』「今マ此」經」三心、即爭開」本願」三心「の法全』四六九頁)。『観経釈』「今マ此」經」三心、即爭開」本願」三心「ので法全」「十七條御法語」「觀經ノ三心、小經ノ一心不亂、大經ノ願成就ノ文(3)法然遺文において、この一連の文章に類似する説示は以下の通り。
- (3) 『小経隨聞講録』「元祖」巻卅五紙云、本願」至心信樂欲生我國、觀經

- )三心、小經ノ一心、皆三心也ト」(『浄全』十四、七三九頁)。
- 筆者は未確認である。

  、四〇頁)によれば、元和六年(一六二〇)の写本があるというがは享保十四年(一七二九)版とされる。香月乗光氏の解説(『浄全』所収本(35)『選択決疑鈔見聞』三之本(『浄全』七、七八一頁)。『浄全』所収本
- (36) 寬永九年版『観経釈』十二丁裏(『昭法全』一〇四頁)。
- (37) 『逆修説法』初七日(『昭法全』二三三頁)。
- (38) 江戸期の版本『浄土二蔵義見聞』巻一(天性寺文庫、二十二丁裏)。
- (3) 安政四年版『釈浄土二蔵頌義見聞』巻一(佛大蔵本、二十二丁裏)。
- の刊本があるとされるが筆者未見。 この版は『浄全』所収本の底本とされる。他に宝永三年、元禄十三年(40) 延宝三年版『浄土略名目図見聞』巻上(酉谷寺文庫、十八丁表)。
- (41) 『浄土略名目図見聞』巻上(酉谷寺文庫、十八丁表)。
- (42) 『選択集』第一章(『昭法全』三一二頁
- (43) 『逆修説法』六七日(『昭法全』二七〇頁)。
- (45) 『逆修説法』六七日(『昭法全』二七〇頁)。
- (46) 『選択集』第一章(『昭法全』三一二一三一三頁)。
- (47) 寛永九年版『大経釈』(『昭法全』六七―六八頁)。
- 〈次『以言横截五悪趣)文『釋『二教』差別』。道綽淨影龍興曇鸞意『同(8)「次以~二門也」の一文は、『大経直談要註記』所収本では割注で

- 「大経私記云」として引用したとも想像できる。曇鸞の難易二道の説示と結びつけて、傍線部の文を聖冏自身で作り、」となっている。聖冏がこちらに近い文章を見ていたとすれば、
- (49) 『大経釈』のいわゆる古層とされる箇所において「浄土門」「浄土法でし、いわゆる新層とされる『選択集』同文箇所(『昭法全』一五七頁)には一回だけ「聖道門」の語が出てくる。ちなみに『観経釈』にも『選択集』第八章との同文箇所(『昭法全』一二七頁)に一回、『阿弥陀経釈』にも『選択集』第八章との同文箇所(『昭法全』一五七頁)に一回だけ出てくる。しかし「三部経釈」同文箇所(『昭法全』九四頁)にという語はいくつか見られるが「聖道門」の語は見られない。たは「聖道門」の語は一回も出てこない。
- (50) 柴田泰山氏は「法然の遺文を整理してみても、『往生要集釈』や(50) 柴田泰山氏は「法然の遺文を整理してみても、『往生要集釈』や頁)。
- (5) 註(48)参照。聖冏独自の教判として二蔵二教性頓相頓判が知られる(5) 註(48)参照。聖冏独自の教判として二蔵二教性頓相頓判が知られる(5) 註(48)参照。聖冏独自の教判として二蔵二教性頓相頓判が知られる。

一〇〇一―一〇一五頁参照)。
たと推察している。(同『浄土教之研究』金尾文淵堂、一九二二年、その根底には別の由来として『大経釈』に説かれる頓漸二教判があっ

(52) 註(29)参照。

### (付記)

である。

である。

本稿は、平成三十年六月二十二日の佛教大学法然仏教学研究センター平

(いわや りゅうほう 嘱託研究員)

### 編集後記

『佛教大学法然仏教学研究センター紀要』第10号をお届けします。

新型コロナウイルス感染症への注意は怠ってはいけないものの、昨年5月に5類感染症へ位置付けられ、一応の落ち着きをみました。同ウイルスが日本の研究活動へ与えた影響は甚大であったと考えます。これからは以前のような活発な研究活動が推進されることを心から祈念しております。

そのような中においても、本センター研究員による各部門の研究が途切れることなく継続されたことは、ひとえに、研究員の皆様の熱意と努力の賜物と敬意を払わずにはおれません。どうぞ、本センター研究員の2023年における成果を本誌にてご確認ください。

また、今年の講演会は、龍谷大学文学部教授の楠淳證(くすのきじゅんしょう)先生をお招きして、4年ぶりに対面にて開催することができました。深く感謝申し上げます。楠先生の講演は、本誌に掲載するとともに、佛教大学公式 YouTube チャンネルに動画をアップしていますので、どうぞご覧ください。

そして、2023年で本研究センターは10周年を迎えました。来年度には10周年を記念した企画を本学の宗教文化ミュージアムにおいて催す予定をしています。その企画については改めて公表いたしますので、本センターの活動に注目していただければ幸いです。

最後に、本紀要作成にあたりご協力いただいたすべての方へ感謝申し上げます。

(加藤弘孝)

### 佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

ISSN 2188-8442

発 行 日 2024年3月1日

編 集 者 佛教大学法然仏教学研究センター センター長 曽和義宏

発 行 者 佛教大学法然仏教学研究センター

〒603-8301 京都市北区紫野北花ノ坊町96 Tel. 075-491-2141代) Fax. 075-495-2151

印刷 所 中村印刷株式会社

〒601-8133 京都府京都市南区上鳥羽藁田町55 Tel. 075-682-7666 Fax. 075-682-7677

### BULLETIN OF HONEN BUDDHIST STUDIES RESEARCH CENTER OF BUKKYO UNIVERSITY

NO. 10 MARCH 2024

Published by
HONEN BUDDHIST STUDIES RESEARCH CENTER
OF BUKKYO UNIVERSITY
KYOTO JAPAN

### BULLETIN OF HONEN BUDDHIST STUDIES RESEARCH CENTER OF BUKKYO UNIVERSITY

NO. 10 MARCH 2024

Published by
HONEN BUDDHIST STUDIES RESEARCH CENTER
OF BUKKYO UNIVERSITY
KYOTO JAPAN

### CONTENTS

| ⟨Translation and reprint⟩                                                                                            |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| An Annotated Japanese Translation of the Wangsheng Xifang Jingtu Ruiying                                             |     |
| Shanzhuan (1) Foreword and Biographies 1 to 10 ······· SAITO Takanobu                                                |     |
| SOWA Yoshihiro                                                                                                       |     |
| KATO Hirotaka                                                                                                        |     |
| NAGATA Masataka                                                                                                      |     |
| OGAWA Hodo······                                                                                                     | 1   |
| An annotated translation of Shōkō's                                                                                  |     |
| "Tetsu Senchaku Hongan Nembutsu-shū" (2) ·······UENO Tadaaki·····                                                    | 55  |
| Myōe's Zaijarinn, Volume III: Reading and Annotetion (2)                                                             |     |
| ······ YONEZAWA Mieko·····                                                                                           | 83  |
| An Annotated Translation of Chingai's Ketujyo Ojo Shu (6)                                                            |     |
| ChapterVI · ChapterVII · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                           | 101 |
|                                                                                                                      |     |
| ⟨Articles⟩                                                                                                           |     |
| Quotations of the Muryō jukyōshaku in Hōnen's Disciples Writings:                                                    |     |
| Utilizing the Jōdoshū Zensho Text Database ······IWAYA Ryuho·····                                                    | 135 |
| * * *                                                                                                                |     |
| /T4                                                                                                                  |     |
| <ul><li>(Lecture text)</li><li>2023 Lecture of Honen Buddhist Studies Research Center of Bukkyo University</li></ul> |     |
| 2025 Lecture of Hollen Buddinst Studies Research Center of Burkyo Oliversity                                         | 153 |
| /D                                                                                                                   |     |
| Report \( \text{Report} \)                                                                                           |     |
| 2023 Annual Report of Activities of Honen Buddhist Studies  Research Contag of Buldway University                    | 177 |
| Research Center of Bukkyo University ·····                                                                           | 1// |

### 2023(令和5)年度 佛教大学法然仏教学研究センター講演会

日 時:2023(令和5)年7月1日(土)

講 題:解脱房貞慶の法然浄土教批判の背景

―なぜに貞慶は『興福寺奏達状』『興福寺奏状』を著して法然浄土教を批判したのか―

講師:楠淳證(龍谷大学文学部教授)

開催形式:対面

### ■プログラム

13:30 挨拶(曽和義宏法然仏教学研究センター長、仏教学部教授)

13:45 講演(楠 淳證)

15:15 質疑応答

\*司 会:坪井 剛(仏教学部准教授)

ただ今、ご紹介いただきました、龍谷大学の楠でございます。私の専門は唯識仏教でございまして、特に日本の唯識思想である法相教学を主に研究してまいりました。同時に、解脱房貞慶 (1155-1213) という法相宗の学侶 (学僧) の教学思想研究も深めてきたわけですが、その過程で、貞慶の『興福寺奏状』による法然浄土教批判のあり方についても何点かの研究を発表してまいりました。曽和センター長より今回、講演のお招きをいただいたおり、その話でもよいか否かをお尋ねし、このたびのテーマとなった次第です。

解脱房貞慶というお方は、高校の日本史の教科書にも出てまいりますので、一般的にもある程度は知られているお方ですね。その際にも、『興福寺奏状』(以下『奏状』)という書物をもって法然浄土教を批判した人物として記載され、その結果、法然および法然門下の方々が流罪等に処せられたという話が出てまいります。そういう点では知られている人物ではあるのですが、しかし真摯な求道者であり、かつまた一流の学僧であったという点や、教義思想をもとに自らの信仰実践のための理論を非常に細やかに構築していった人物であったこと等については、あまり究明されてこなかったといってよいでしょう。ここ40年にわたる私の研究は、第一に法相論義による教学展開の研究でしたが、同時に法相教学をもととして展開した貞慶の思想・信仰の実態をも解明してまいりました。その観点より、なぜに貞慶が法然浄土教を批判したかという点について、今回はお話したいと考えております。

貞慶という人物にとっての信仰は、実は実践そのものでした。貞慶の属する法相宗では論義

研鑽による教学研究が深くなされていました。この教学研鑽をもとにして貞慶の思想が構築され、その思想展開によって自らの仏道成就のための実践である信仰が展開をしていったことが種々の文献によって確認できます。具体的にいえば、浄業を実践することによって浄土に往生して見仏聞法・二利双行していく「弥陀浄土信仰・釈迦浄土信仰・弥勒浄土信仰・観音浄土信仰」という四尊の浄土信仰が根幹となり、これを資助する形で余他の信仰が幾つか展開したというのが貞慶の信仰の特色でした。そして、一番最初に展開したものが弥陀浄土信仰だったのです。

貞慶に阿弥陀仏信仰があったのか否かについては、昭和年代、たびたびテーマとなりました。 当時の現存する資料から考えると、到底あるとは思えない状況でした。ところが、あるとき東 大寺図書館で『観世音菩薩感應抄』(以下『感應抄』)という書物を見いだしたことで、状況が 一変いたしました。著者名が明記されていなかったので、最初は誰が書いたものかわからなか ったのですが、詳細に検討していくと貞慶の思想等と合致する11もの符合点を見出し、間違い なくこれは貞慶の書いたものであるということがわかってまいりました。そして、その中に阿 弥陀仏の浄土への往生を欣求していたということを貞慶が自らの言葉で明確に示していた点よ り、研究がどんどん進展していったという次第です。今では貞慶の弥陀浄土信仰の理論は明白 であり、それをもとに『奏状』をあらためて見てみると、なぜに貞慶が法然を批判したかとい うことまで明らかになってまいりました。

実は、『奏状』には今一つ、『興福寺奏達状』(以下『奏達状』)という異本があります。これについて「改竄書である」という見解もありましたが、40年余り貞慶の書物を読み込んできた私の目には、貞慶の思想が『奏達状』の中に随所に見いだされ、この観点より『奏達状』もまた貞慶の書物であると判断するに至りました。この点については、すでに参考資料であげた文献において論証したとおりです。そこで、この二つの書物をもって私は、貞慶による法然浄土教批判のあり方をあらためて検討していくことにいたしました。そうすると、かなり色々なことが見えてまいりました。本日のお話では、この二つの書物を主に用いながら、さらに貞慶の著書である『安養報化』(1192年以前の撰述と推定)、『発心講式』(1192年撰述)、『心要鈔』(1195年撰述と推定)、『唯識論尋思鈔』(1201年撰述)、『感應抄』(1201年撰述と推定)、および没年である建暦3年(1213)に口述筆録された『観心為清浄円明事』をも加味し、貞慶の法然浄土教批判の真相についてお話をしたいと考えております。

色々な研究手法がある中で、私の場合はあくまでも貞慶の教学思想に基づいて、何が一番教 義的に問題にされていたのかということを解明することに主眼をおいてまいりました。その点、 歴史研究をなさる先生方や国文研究の先生方とは研究手法が異なっているのだと、受け止めて いただければと存じます。

 $\Diamond$ 

まず、最初に申し上げておきたいことは、『奏達状』は『奏状』の前に書かれた草稿本であ

### 2023(令和5)年度 佛教大学法然仏教学研究センター講演会

ったという点です。法然上人の行状を記した『円光大師行状画図翼賛』(以下『翼賛』)という 書物の中には、

興福寺の鬱陶、猶やまず。同二年九月に蜂起をなし、白疏をささぐ。

(『浄土宗全書』第16巻・395頁・上)

という言葉が出てまいりますが、『奏状』はその奥書によれば10月に起草されていますので、 ひと月違っていますね。これがまず不思議でした。すると、大谷大学に所蔵されている明和元 年(1764)書写の『奏達状』の奥書に、

有る人の云わく、絵詩伝に元久二年九月の頃、興福寺の学徒、白疏を捧ぐと云えるは、右 の表文なるべし。

と記されていました。『奏達状』には龍谷大学本と大谷大学本とがあるのですが、いずれも起草年月は記載されていませんでしたが、上記の大谷大学本の奥書により江戸時代には、9月に興福寺の学徒によって上奏されたものが『奏達状』であったと見られていたことがわかりました。一方、『奏状』には10月起草の奥書の記載がありますので、そこにどのような経緯があったのかは明確ではありませんが、現存資料から類推すれば、まずは『奏達状』が9月に作られ、それを改変する必要性が出てきたので、最終的には10月に改変された『奏状』が上奏されたのではないかと考えられるわけです。

両訴状について内容を詳細に比較検討してみると、批判の流れは基本的にはほぼ同じですが、『奏達状』の方がはるかに厳しい文言を用いて法然を批判しているということがわかります。例えば、九カ条の過失のタイトルを見ましても、第一の過失の中において「邪宗」というような言葉が出てまいります。このような厳しい表現が『奏達状』には随所に記されています。この九カ条の過失を比較してみると興味深いことがわかります。

| 『奏状』       | 『奏達状』                       |
|------------|-----------------------------|
| 第一立新宗失———— | 第一立邪宗之罪(邪宗を立つるの罪)           |
| 第二図新像失———— | 第二私販新造圖(私に新造を販う圖)           |
| 第三軽釈尊失———— | ―――第三軽侮釋尊之失 (釋尊を軽侮するの失)     |
| 第四妨万善失———— | ―――第四廃萬善之辜 (萬善を廃するの辜)       |
| 第五背霊神失———— |                             |
| 第六暗浄土失———— | ―――第六闇昧浄土旨趣之愆(淨土の旨趣に闇昧なるの愆) |
| 第七誤念仏失———  | ―――第七謬軼念佛奥義之殛(奥義を謬まり軼ぎるの殛)  |

### 佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

第八損釈衆失――――第八濫損釋衆慁(釋衆を濫りに損ずるの慁) 第九乱国土失―――第九亂壊國家之賊(国家を乱壊するの賊)

『奏状』のタイトルの方が4文字で整えられて洗練されているのに対して、『奏達状』は文字数がさまざまです。しかし、一番最後の文字を見てみると、できるだけ違う言葉で表現しようと試みていたことがわかります。したがって、『奏達状』もまた、かなり工夫して作成された書物であったといってよいでしょう。もしこれが「後に作成された改竄書」であるとするならば、なぜこのようなタイトルの変更までしなければならなかったのかという疑問がまず生じます。しかし、貞慶が先に『奏達状』を作成したものの、何らかの事情で自らの手で改変する必要性が生じたとしたならば、理解できます。そうなると、『奏達状』は『奏状』よりも先に作成された「草稿本」(異本)であったという位置づけになります。そこで私は、両訴状の内容を詳細に比較検討していき、龍谷大学仏教文化研究叢書28の『典籍と史料』(思文閣/2011年)の中で『奏状』と『奏達状』(楠翻刻)とを文献的・思想的に比較検証を行なった論稿を掲載いたしました。そして実際に比較してみると、内容は異ならないのに変更された文言もまた多数見られることがわかり、後世の「改竄」とはとうてい考えられないことが判明いたしました。また、文章を変更したために、明らかに内容が異質になってしまっている箇所があり、それは法然を守るための文章変更であったことも明らかになってまいりました。この点をお話する前に、まずは専修念仏の停止を訴える訴状の上奏の経緯について、お話をしておきましょう。

法然上人の伝記資料である『翼賛』には、

上人の勧化、一朝にみち四海にをよぶ。しかるに門弟の中に、専修に名をかり本願に事を よせて放逸のわざをなすものおおかりけり。これによりて、南都北嶺の衆徒、念仏の興行 をとどめ、上人の化導を障礙せんとす。(中略)元久元年の冬の比、山門大講堂の庭に三 塔会合して、専修念仏を停止すべきよし、座主大僧正に訴申けり。

(『浄土宗全書』第16巻·382頁·上)

と出てまいります。これを見ると、法然の教えが日本国に満ち満ちたが、門弟の中に専修に名をかり本願に事をよせて放逸のわざをなす者が多く、このことが南都北嶺の衆徒の反発を招き、まずは法然の属する比叡山において「専修念仏の停止」が求められたことがわかります。これが元久元年(1204)のことでした。これに応じて法然が元久元年11月7日に門弟に対する制誠として示した書状が『七箇条制誠』(『七箇条起請文』)でした。「あまねく予の門人と号する念仏の上人等に告ぐ」という言葉で始まる『七箇条制誠』には、次のようなことが記されております。

- 一、未だ一句の文をも窺わずして、真言止観を破し奉り、余の仏菩薩を謗ずることを停止 すべき事。(中略)
- 一、無智の身を以て有智の人に対し、別行の輩に遇いて好んで諍論をいたすことを停止す べき事。(中略)
- 一、別解別行の人に対し、愚癡偏執の心を以て、まさに本業を棄置すべしと称し、強ちに これを嫌い嗤うことを停止すべき事。(中略)
- 一、念仏門において**戒行なし**と号し、専ら淫酒食肉を勧め、適たま律儀を守る者を雑行人 と名づけ、**弥陀の本願を憑む者は造悪を恐ることなかれと説く**を停止すべき事。(中 略)
- 一、未だ是非を弁まえざる癡人の、聖教を離れ師説にあらざるに、**恣に私儀を述べ、妄に 諍論を企てて智者に咲わる**。愚人を迷乱することを停止すべき事。(中略)
- 一、愚鈍の身を以て、殊に唱導を好み、正法を知らず、**種々の邪法を説きて、無智の道俗を教化する**ことを停止すべき事。(中略)
- 一、自ら仏教にあらざる邪法を説きて正法となし、偽りて師範の説なりと号することを停止すべき事。(以下略) (『昭和新修 法然上人全集』787頁~789頁)

これを見ると、「真言・止観を否定して余の仏菩薩を謗る者たち」「無智の身をもって有智の人に対して好んで諍論をしていた者たち」「余行を実践している者たちを嫌いあざ笑うような行ないをしていた者たち」「阿弥陀仏の本願を頼む者は悪を造っても恐れる必要はないと説くような者たち」「ほしいままに自己の見解を述べて諍論を企てて智者に笑われていた者たち」「法然の教えとは異なる種々の邪法を説いて無智の道俗を惑わしていた者たち」「仏教にあらざる邪法を説いて正法であると偽って師である法然の教えであるかのように述べていた者たち」等がいたということがわかります。このような「放逸の行ない」をなす者のいたことが、法然サイドの史料において明確に認められるのです。当然こんなことがあれば、南都・北嶺、すなわち奈良の教団と法然の属する比叡山から激しい論難や批判が出てくることになります。それがまずは「延暦寺の大衆の訴え」となり、次には興福寺からの「白書の上奏」となったことがわかります。

かくして、門弟を誡めるために『七箇条制誡』が作成され、かつまた比叡山への申し開きもなされたことにより、比叡山からの批判は一旦はおさまりました。しかし、『翼賛』には「興福寺の鬱陶、猶やまず」とありますので、一旦はおさまったかのように見えても、法然の門弟の中に従来と同じような振る舞いをなす者がいたことがわかります。そこで、今度は元久2年(1205)の9月になって興福寺の衆徒が蜂起することになります。この時に作成されたものが『奏達状』であり、興福寺の衆徒の意を汲んで作られたのでしょう。かなり厳しい文言の上奏文となりました。しかし、これを受けて出された「宣旨」の内容からすれば、朝廷に正式に上

### 佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

奏された訴状は、法然批判をやや和らげた『奏状』の方だったことがわかります。なぜならば、 宣旨には「法然は悪くなく門弟が悪い」と書かれ、そのあり方は『奏達状』ではなく『奏状』 の内容に一致するものだったからです。そこで、まずは『翼賛』に出る宣旨の文章を見てくだ さい。

その後、興福寺の鬱陶、猶やまず。同二年九月に蜂起をなし、白疏をささぐ。彼の状の如くは、上人ならびに弟子権大納言公継卿を重科に処せらるべきよし、訴え申す。これにつきて同十二月二十九日、宣旨が下されて云、「頃年、源空上人、都鄙にあまねく念仏をすすむ。道俗おおく教化におもむく。而今、彼門弟の中に、邪執の輩、名を専修にかるをもちて、咎を破戒にかえり見ず。是、偏に門弟の浅智よりおこりて、かえりて源空が本懐にそむく。偏執を禁遏の制に守るというとも、刑罰を誘論の輩にくわうることなかれ」と(云々取詮)。君臣の帰依あさからざりしかば、ただ門徒の邪説を制して、とがを上人にかけられざりけり。

これを見ると、明らかに宣旨の文は「門弟の浅智による行ない」を問題とし、「これは法然 (源空) の意図に背くものだから法然には刑罰を加えてはならない」と述べていることがわか ります。なぜそうなったのかについて『翼賛』は、興味深いことに「君臣の帰依あさからざり し」と述べています。天皇および公家の外護のあったことにより、法然に刑罰がかからないようにしたことがわかるのです。この宣旨が出ると、興福寺の衆徒は憤慨し、時の奉行であった 三条長兼に苦情を申し立てたことが長兼の日記である『三長記』には記されています。それによると、

時に当たって披露されし宣下の状の中に、源空をば上人の由、これを載せらる。上人云々は智と徳とを兼ねる者なり。源空は僻見不善の者なり。「門弟の浅智より起こりて源空が本懐に背く」と。此の句、また源空に過怠なきに似る。

(『増補史料大成』31·174下~175上)

とありますので、法然を名指しで批判し、宣旨にあるような「門弟の浅智より起こりて源空が本懐に背く」ということになれば法然に過失がないことになってしまうと、苦情を申し立てているのです。なぜこのようなことが起こったのでしょうか。実は、ここに『奏達状』と『奏状』の文言の相違がからんでくるのです。そこで『奏達状』と『奏状』の当該箇所の文章を比較して見てみましょう。そこに次のように記されています。

### (1)『奏達状』の第四条の当該箇所

夫の花厳・般若の乍入や真言・止観の結縁と雖も、十の七八は牢れにして塗に汚みれる者を誘引せざること有るのみ。聞くに昔、信行禅師は紛りに、三階の行業を立つるに…。

(『典籍と史料』312頁・下段)

### (2)『奏状』の第四条の当該箇所

此の外に、花厳・般若の帰依も真言・止観の結縁も、十の八九は皆な以て棄置す。堂塔の建立や尊像の造図の如きも、之れを軽んじ之れを咲うこと、土の如く沙の如し。福も恵も共に欠く。現・当に憑むこと少なし。上人は智者也。自らは定んで謗法の心無き歟。但し門弟の中、其の実、知り難し。愚人に至りては其の悪、少なからず。根本と枝末とは恐らく皆な同類也。昔、信行禅師、三階行業を立つるに…。 (『典籍と史料』312頁・上段)

興味深いことに両訴状を比較すると、『奏状』には宣旨で述べられた内容と同じ「法然は悪くなく門弟が悪い」という文言があり、『奏達状』にはそれがないことがわかります。この文脈は、法然浄土教への批判を「三階教の信行禅師」等になぞられていくところなので、「法然は智者なり」以下の文章を入れると流れがおかしくなります。しかし、宣旨の内容とは合致しています。したがって、朝廷に正式に上奏されたのは『奏状』の方であったということになります。ではなぜ改変されたのか。それは『翼賛』の「君臣の帰依あさからざりし」という言葉がよく示していると思われます。要するに、時の天皇と公家たちによって本来の訴状内容が曲げられた可能性が高いのです。だから貞慶も受け入れざるをえなかったのでしょう。しかし、法然浄土教の「危険性」を深く憂えていた貞慶は、なおも抵抗を試みます。それが『奏状』の上記の文の末尾に出る「根本と枝末とは恐らく皆な同類也」の言葉です。「結局のところは根本の法然も枝末の弟子と同類だ」と貞慶は述べて、最後の抵抗を示しているのです。しかし、朝廷は『奏状』の文言によって宣旨を下しました。そこで、専修念仏の停止を訴え、法然を批判していた興福寺の衆徒の苦情となったのであろうと考えられます。ちなみに、このような書き換えは第九条にもあり、「王化中興」の意味が以下のように、まるで逆に使用されています。

### (1) 『奏達状』の第九条の該当箇所

夫れ仏法と王法とは身と心の如し。本より一般の安危を共にし、共に盛衰の一揆を同じくす。仏法盛んなれば則わち王法盛昌なり。仏法廃壊すれば国家も喪亡す。(中略) 粤に推みれば、浄土一宗は肇めて専修僻行を啓し、忽ちに僭し、既に王化中興の運びを妨げ、已に八宗三学の蹟を廃す。また天下の理の乱るるを思うに如何ぞ。吾れ聞けり、昔、弗沙蛮王は…。

(『典籍と史料』内の拙稿319頁~320頁の上段)

### (2)『奏状』の第九条の該当個所

仏法と王法とは猶し身と心の如し。互いにその安危を見て、宜く彼の盛衰を知るべし。時 に当たりて浄土の法門はじめて興り、専修の要行尤も盛んなり。王化中興の時と謂う可き

### 佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

**敷**。但し三学は已に廃れ、八宗は将に滅せんとす。理の乱れることも亦復た如何ぞ。願うところは只だ諸宗と念仏と宛かも乳水の如く、仏法と王道と永く乾坤に均しからんことを。而るに諸宗は皆、念仏を信じて異心無しと雖も、専修は深く諸宗を嫌いて同座に及ばず。 水火並び難く、進退惟だ谷まる。(中略) 矧んや復た弗沙蜜は…。

(『典籍と史料』内の拙稿319頁~320頁の下段)

これを見ると、趣旨は一貫して法然浄土教批判であるにもかかわらず、『奏状』の方は法然擁護の文章に改変されており、そのため妙な文章の流れになっていることがわかります。ここにも朝廷(王化)が改変に圧力を加えたあり方がうかがえるのではないかと思われます。

なお、『奏達状』が先に著された草稿本であるというのは、実は両訴状の中にある「とある 文言」でも類推することができます。それは「奏達天聴」という言葉です。

### (1)『奏達状』第九条の該当箇所

法滅の因縁、将に来たること測り巨し。斯の事を思う毎に、三百の鉾を以て其の胸を刳すが如し。是れを以て天威を懼れず。泣血は顙を朱にす。恐惶敬して、天聴に奏達す。

(『典籍と史料』内の拙稿320頁上段)

### (2)『奏状』第九条の当該箇所

法滅の因縁、将に来ること測り難し。此の事を思わんが為に天聴に奏達す。

(『典籍と史料』320頁・下段)

いずれも「奏達天聴」の文言を用いており、これが『奏達状』の名の由来となっています。その同じ文言がそのまま『奏状』にも残されているのです。しかし、『奏状』は「奏状」名となっています。この点から見ても、まずは『奏達状』が作成され、その後に改変された『奏状』が作られたのではないかと考えられるのです。ちなみに、貞慶は上奏文を提出する役職であった三綱五師ではありませんので、「奏状文」と「副進」の案文の作成を依頼されただけであると見た方が妥当ではないかと思います。だから、実際の上奏文に必要な幾つかの文言(文章)が欠けているのでしょう。なお、「副進」の文の中にも貞慶の思想が認められるので、私は「副進」の文案も貞慶がなしたものであったと考えています。



『奏達状』『奏状』ともに、貞慶の思想が濃厚に示されていますが、残念なことに、その点については過去、あまり着目されてまいりませんでした。『奏達状』『奏状』共に九箇条の過失があげられていますが、私は貞慶の思想研究をすることによって、結局のところ、批判点は次の三つであったと考えています。

- 1) 一仏繋属の難 (第一条・第二条・第三条・第四条・第七条)
- 2) 凡入報土の難(第六条)
- 3) 魔界法滅の難 (第五条・第八条・第九条)
- 1) は阿弥陀仏一仏のみに帰依することへの批判、2) はそれに基づく法然の説く凡入報土論への批判です。これによって3) の魔界法滅の難があらわれます。

まず、一仏繋属ですが、これは阿弥陀仏一仏のみに帰依することに対する批判です。このことは後でまた詳細にお話いたしますが、貞慶は「たくさんの仏がいらっしゃる中で阿弥陀仏一仏のみに帰依(繋属)するというあり方はおかしい。菩薩である以上は、三阿僧祇劫という長い年月の修行実践の間に、多仏に繋属するのが正しいあり方だ」と明確に述べています。繋属というのは特定の仏に繋がり属するあり方をいい、法然は阿弥陀仏の本願によって凡夫が報土に生まれることができるという絶対的価値観から弥陀一仏への帰依(繋属)を論じました。これが法然の凡入報土論であり、かつ一仏繋属論でした。しかし、それによって余の仏菩薩を誇る者や余行を批判する者が出るという大きな弊害が生じました。はては『七箇条制誡』に示されたような放逸な行ないをなす者が多数、現れたのです。ここに「法滅」の悪縁を見て、日本国が「魔界」に堕ちることを危惧した貞慶は、『奏達状』においても『奏状』においても、この点を厳しく批判いたしました。それが魔界法滅の難でした。今回は、ことの発端の一つとして『七箇条制誡』がありましたので、まずは魔界法滅のあり方から具体的に見ていきたいと思います。

『奏達状』の第五条には、専修念仏者によって聖道門の行者が「魔界に堕ちる」と誹謗されたことに対する批判が、次のように示されています。

- (1)『奏達状』第五条に出る専修念仏者による「堕魔界」の言葉
  - 彼の念仏の輩は永らく神明を異にし、権迹実類を論ぜず。宗廟大社を憚らず。纔かなりと神明に臨む者はみな魔界に堕つと、云々。(中略) 伝教(中略)・智證(中略)・慈覚(中略)・行教阿闍梨(中略)・弘法大師(中略)。上の如き諸匠、皆、法然に劣ると為んや。魔界に堕つると為んや。
- (2) 『奏状』第五条に出る専修念仏者による「堕魔界」の言葉 念仏の輩は永らく神明を別にし、権化実類を論ぜず。宗廟大社を憚らず。若し神明を牒る れば必ず魔界に堕つと、云々。(中略) 伝教(中略)・智證(中略)・行教和尚(中略)・弘 法大師(中略)。是れ皆、法然に及ばざるの人歟。魔界に堕つる可きの僧歟。

(『典籍と史料』313頁・下段)

これを見ると、「魔界に堕ちる」という批判は、実は貞慶の方から言い出したものではなく、

専修念仏の人たちが南都・北嶺の僧侶に対して始めた中傷だったことがわかります。ここでは「神明」が問題にされています。弥陀一仏に帰依する専修念仏の人たちにとっては、神への信仰を合わせて持つことは論外でした。そこで、神祇不拝を示したわけですが、その際に「神を拝するものは魔界に堕ちる」と誹謗してしまったことが第五条の批判になっています。すでに当時は、本地垂迹説が広く知られていたにもかかわらず、輪廻する荒ぶる神(実類)と本地である仏が現れた神(権迹)との違いを明確にすることなく、権迹の神明を敬拝する聖道門の行者に対して「魔界に堕ちる」と誹謗したことを貞慶は批判しているのです。これなど、『七箇条制誠』を背景にして考えると、なるほどなと思わせるところがあります。そして貞慶は、この権迹の神を大事にしてきた伝教・智證・慈覚・行教・空海などの人師の名を挙げて、「上の如き諸匠、皆、法然に劣ると為んや。魔界に墜つと為んや」との法然批判にまで言及していきます。このあり方は『奏状』の第五条でも同様であり、やはり専修念仏者より出された「堕魔界」への批判を明確にしています。したがって、『奏達状』と『奏状』とは、基本的には法然批判という点で、スタンスは同じであったと見てよいでしょう。ところが、圧力がかかった。そこで改変し、微妙に法然擁護の文章を入れたものが、さきほど見た『奏状』の第四条・第九条であったということになります。だから文脈があわないのです。

ところで、この「魔界」という言葉ですが、もしこういうことを門弟が言うとすれば、法然のどこにそんな文章があるのだろうかと確認していくと、『黒谷上人語燈録』の中に以下のような「魔障の難」という言葉が出てまいりました。おそらくこれが誤解あるいは曲解された結果ではなかったかと思われます。

また、魔事を対治せんが為の来迎というは、古えに曰わく、道の高ければ魔も高し。仏道修行に必ず魔障の難あり。真言宗の中に云わく、誓心決定せば魔宮振動すと。天台止観四種三昧を修行せば、十種の境界の発する中、魔境の来たると云う。また、菩薩の三祗百劫の修行の既に成って正覚を唱える時、魔王の来たりて種々の障礙を至す。何に況んや凡夫具縛の行者は往生の行業を修すと雖も、魔障を対治せざれば、往生の素懐を遂げること難きなり。然るに阿弥陀如来は、無数の化仏菩薩と囲繞して、光明赫奕として行者の前に現ず。此の時、魔群、近前に障礙すること能わず。然れば則ち、来迎引接は、魔障を対治せんが為なり。

(大正83・139・中)

仏教の根幹的な行は止観です。最後に悟りを開く時も、「坐道場」といって坐禅瞑想(止観)いたします。釈尊の菩提樹下の成道もそうでした。そのとき天魔がやってきて魔障の難の生じたことは、諸仏伝に出てまいりますね。これが法然の言う「魔障の難」です。釈尊は、最後に魔(煩悩)を降ろして成道なさったわけですが、ここでは真言宗・天台宗そして法相宗の行者の止観のあり方が示されています。真言宗は即身成仏を宗旨といたしますので、「口に真言を

唱え、手に印を結び、心を三摩地に住す」という悟りの禅定の境地を説きます。また、天台宗 も止観の行を大切にし、四種三昧の禅定の境地を説きます。一方、「菩薩の三祇百劫の修行」 とは法相宗の三祇百劫の修行を示しており、その根幹には唯識観という禅定瞑想がありました。 したがって、法然は当時の有力な三宗の止観のあり方を示して、「禅定瞑想する時には天魔が やってきて種々の障礙をなすことがある」と述べたことになります。その上で法然は、「通常 のありかたであれば魔障を対治しなければ往生の素懐を遂げることが難しいといわれているが、 しかし阿弥陀如来という仏は無数の化仏菩薩と囲繞して光明を輝かして行者の前に来迎してく ださるので、魔群を退けることができる。したがって、来迎の引接は魔障を対治するためにあ るのだ」と述べました。もともと、インド・中国以来いわれてきた「臨終来迎」のあり方は、 臨終時に妄念を起すと来迎を受けることができなくなり、再び六道世界に輪廻してしまうとい うものでした。そこで、臨終時に正念に住することが重視され、「正念に住するからこそ臨終 時に来迎を受けることができる」と広く説かれていました。しかし、それは死に往く人にとっ てはたいへん過酷なことでした。そこで法然はこれを転換し、「弥陀の来迎を受けることがで きるから魔障を退けて正念に住することができる」と言い換えたのです。これは阿弥陀仏の本 願に基づく画期的な見解でした。しかし、これを悪しく理解すれば「阿弥陀仏の本願を離れた 聖道門の修行は魔界に墜ちる行である」という妄言も生まれる可能性が出てくるわけです。

実は、貞慶もまた『魔界回向事』という書物を書いて、「堕魔界」のあり方を深く検証していました。織田信長はあえて第六天魔王を名乗りましたが、魔界というのは実は天界にあります。そこから天魔がやってくるということが『心地観経』という経典に書かれています。この経典を引いて貞慶は、『魔界廻向事』の中で次のように述べています。

『心地観経』に云わく、「或いは菩薩あり。諸の天魔を以て而も恐怖と為す。天魔の眷属は欲界に充満して修道の人を障う。菩提を退せ令むるが故に」と云々。末代の僧徒の深く恐る可きは此の事なり。若し夫れ上根人の宿善淳熟して行願清浄の人ならば、魔王魔衆も憂悩すること能わず。仏子の如き等は、恣に出離を欣い仏法を受くると雖も、戒定恵の中に都べて一分の功も無く、身口意の間に未だ衆多の失を離れず。常に世俗のことを念じて、名をば阿蘭若に仮る。内と外と相応せず。名利に多く汗することあり。(中略) 抑も我が朝の中古よりこのかた、顕密修学の人、有徳有功の輩、粗ぼ魔界に墮して法を妨げ、人を悩ます。嗚呼、如意の珠を投げて徒に名利の直と為し、甘露の薬を嘗めて剰え煩悩の病を増す。昔は行徳を以て魔軍を伏しき。今は何ぞ其の伴党と為らん。昔は智力を以て法城を守れり。今は何ぞ其の怨讎と為らん。哀しき哉、凡夫の心は掌を変ずと雖も、何れの日にか何れの生にか方に不退に住せん。大象の尾、窓に拘わり、師子の虫、身を食しめんも、蓋し此の謂いか。 (大正76・728・中~下)

これを見ると、興福寺を離れて笠置寺に隠遁した自らのあり方を「叢林(阿蘭若)に遁世した高潔な修行者であるかのように思われているかも知れないが、実は常に世俗のことを念じては名利に汗することの多い愚かな我が身である」と真摯に内省しています。したがって、もともと「堕魔界」は貞慶が自らを戒める内省の言葉でもあったのですが、しかしその言葉が専修念仏の人たちによって悪しく用いられ、既存の修行者を誹謗する際に使われました。そこで貞慶は、『魔界廻向事』においてこれを慨嘆し、「顕密修学の有徳の高僧が魔界に堕ちていった」といい、暗意をもって法然を批判したのでした。いうまでもなく、法然は吉水に草庵を結んで遁世しながら朝廷に出入りし、その説いた教えが世の中を「惑わす」に至りました。貞慶は自らを常に律していたからこそ、この法然のあり方を批判したと考えられます。

そして、ここに出る「魔界に堕ちた有徳有功の輩による法滅の怖畏」というものが、『奏達状』『奏状』に明確に示されているわけです。実は、この阿蘭若の難というのは『心要鈔』にも出てまいります。そこでも、わが身のことに向けながら、よく読むと法然を暗に批判していることがわかります。建久六年(1195)に著されたと考えられる『心要鈔』には、法然の名は出てまいりませんが、随所に隠意をもってする法然批判が見られるのです。この阿蘭若の難なども、『魔界回向事』と併せて読んでいくと、なるほどなと思うところが多々あります。

ちなみに、この阿蘭若の難は、実は『大般涅槃経』に根拠があります。そこに、一闡提の悪 比丘が阿蘭若において法を壊すという、下記のような記述が出てまいります。

是の一闡提の悪比丘の輩は阿蘭若処に住し、阿蘭若法を壊し、他を見て利心を得て嫉妬を 生じ、是の如きの言を作す。「所有ゆる方等大乗経典は悉く是れ天魔波旬の所説なり」と。 (大正12・419・上)

一闡提というのはイッチャンティカ(icchantika)のことですから、仏にならない存在ですね。 仏性のない存在。悪性そのものです。しかし、出家しているので形は比丘になります。そこで 悪比丘と書かれているのですが、このような比丘に姿を仮りた一闡提の僧が修行者のいる阿蘭 若(叢林)に入り込んでくると、大乗経典を天魔の説であると謗り、混乱を生じさせて阿蘭若 での修行を妨げ破壊するに至ると『大般涅槃経』は伝えているのです。これが『魔界回向事』 の記述と一致してまいります。したがって、貞慶の法滅の怖畏の根拠は、ここにあったのだと いうことがわかります。それが、『奏達状』『奏状』の第八条・第九条に何度も出てくることに なりますので、貞慶が法然浄土教のあり方を危険視し、阿蘭若法(大乗仏教)を破壊して社会 秩序をも壊す「邪法」であると見ていたことは間違いないところかと思われます。それほどに、 当時の専修念仏者の言動には問題があったのでしょう。この点について『奏達状』と『奏状』 には、以下のように記されています。 (1) 『奏達状』 第八条に出る「魔風」「魔民」の言葉

専修は「圍碁・雙六は専修に乖かず。耽女肉食するものも往生は妨げず。末世の持戒は是れ市中の虎なり」と言うは、噫あ特に戦慄すべき嫌憎すべき者也。(中略) 彼の麁毒の如き、若し国土に流れ衍びこること有らば、則わち是れ正法の宛讐、焉れに逾えるもの莫し。(中略) 魔風、日に熾かん。専修の僧尼、都鄙に徘徊し、北陸・東海、充満せざる莫し。斯の時に当たり、緊びしく勅宣を垂れて以て過を禁じざれば、則わち群国、皆、魔民に陥ん。天奏の趣、純ら此に存り。

(2) 『奏状』 第八条に出る「仏法滅縁」の言葉

専修の云く「圍碁・双六は専修に乖かず。女犯肉食は往生を妨げず。末世の持戒は市中の 虎なり」と。恐る可し悪む可し。若し人、罪を怖れ、悪を憚らば、仏を憑まざるの人也と。 此の如き麁言、国土に流布す。(中略) 剰え破戒をば宗と為し、道俗の心に叶う。仏法の 滅する縁、此れより大なるは無し。洛辺近国、猶し以て尋常なり。北陸東海等の諸国に至 っては、専修の僧尼、盛んに此の言を以てすと云々。勅宣ならざる自りは、争でか禁遏す ることを得ん。奏聞の趣、専ら此れ等に在る歟。
(『典籍と史料』319頁・下段)

(3) 『奏達状』 第九条に出る「魔民鬼卒」の言葉

法滅の因縁、将に来たること測り巨し。斯の事を思う毎に、三百の鉾を以て其の胸を刳すが如し。是れを以て天威を懼れず。泣血は顙を朱にす。恐惶敬惶して、天聴に奏達す。 (中略) 五畿七道の群国の稀う所は、沙門源空の専修念仏の邪義を糺糾し、魔民鬼卒の圍を免れ令めんことなり。

(4) 『奏状』 第九条に出る「魔雲」の言葉

法滅の因縁、将に来ること測り難し。此の事を思うが為に、天聴に奏達せり。(中略) 七 道諸国に仰せられ、沙門源空の専修念仏の宗義を糺改されんことは、世尊付属の寄にして、 弥いよ法水は舜海の浪に和み、明王照臨の徳、永く魔雲を尭山の風に払わん。

(『典籍と史料』320頁・下段)

これを見ると、貞慶が法然浄土教を「法滅をもたらす教え」と認識していたことは明らかです。なぜならば、それまで真摯に伝えられてきた教えも、行なわれていた実践も、生活の規範となる戒律も、余他の尊崇すべき仏菩薩の存在さえも否定し、仏法の秩序のみならず王法の秩序すなわち社会の秩序までも破壊していく実態が現実的に浮き彫りになっていたからです。「三百の鉾を以て其の胸を刳すが如し」「泣血は顙を朱にす」という言葉に、貞慶のやりきれない深い悲しみと憤りを感じ取ることができます。そこで、「勅宣をもって禁遏してほしい。このたび上奏に及んだのは専らここにあるのだ」と朝廷に訴えかけているのです。

このように紐解いていくと、貞慶が『奏達状』『奏状』の草案作成に関わったのは、法滅の 危機を嘆き、社会秩序(王法)の崩壊を防いで、日本国に再び平穏をもたらしたいという強い 願いがあったからなのだということがわかります。しかし、法然には秩序を破壊するような思いは全くありませんでした。ところが、門弟の中に「暴走」する人たちがいた。このことはすでに指摘したように、法然自身が策定した『七箇条制誡』を見ると明らかです。したがって、『奏達状』『奏状』は、このような反仏教的・反社会的な行為を繰り返す専修念仏者を批判して、「沙門源空の専修念仏の邪義」の糾改と停止を朝廷に求めた書であったというのが、まず一つ言えることであろうと思われます。



次に、貞慶が法然を批判した理由として考えられるのは、貞慶もまた弥陀浄土への往生を欣 求していた西方願生者であり、自らが属する法相宗の教学を基盤とした独自の「凡入報土論」 を初めとする信仰の諸理論を構築していたという点です。昭和年代の研究では、貞慶と法然の 教学的相違といえば、念仏に対する見解の相違のみが言われていたといっても過言ではありま せん。当時の論文の中には、貞慶の教学研究をした人が詳細に貞慶の書物を読んで、『奏状』 を読み解いたという論文は皆無でした。それでは、貞慶がなぜ法然浄土教を批判したのか明確 にはならないというのが、私の研究の出発点でした。そして、研究を進めていくと、貞慶の思 想の背景には論義研鑽が必須のものとしてあったことがわかり、残された論義文献をもとに広 く法相教学を研究していくことで貞慶の思想背景を確認するとともに、かねて貞慶の残した書 物を片端から読み進めていきました。それに40年かかりました。そうすると、貞慶にとって浄 土とは、浄業の実践によって知見する世界であり、菩薩の道を歩む過程で往くべき世界である ことが明確になってまいりました。そして、驚くべきことに法然浄土教を批判していた貞慶自 身に、弥陀浄土信仰のあったことが明らかとなったのです。そういう指摘は、実は昭和年代の 論文の中にも出ていましたが、当時、確認できる教学的文献を見ていく限りでは、とても貞慶 に弥陀浄土信仰があったとは思えませんでした。ところが、後に私は貞慶の遺した二つの文献 を発見いたしました。一つは、薬師寺に所蔵されていた『安養報化』という書物、今一つは東 大寺図書館に所蔵されていた前出の『感應抄』でした。いずれも私が翻刻読解し、『貞慶撰 『観世音菩薩感應抄』の研究』という書物に収録いたしました(『安養報化』は末尾に附録として 掲載)。その『感應抄』「第五往生素意」の中に「小僧、涯分を量らずして久しく願望を係く」 という言葉が出てきたのです。その前の文章も含めてあげると、次のようになります。

夫れ諸教の讃ずる所は弥陀の本願也。衆賢の欣う所は西方の淨土也。**小僧、涯分を量らず** して**久**しく願望を係く。

(拙著『貞慶撰『観世音菩薩感應抄』の研究』302頁/以下『感應抄の研究』)

これを見ると、明らかに貞慶がかつて西方を願生していたことがわかります。本書は自己の内なる思いを明かした貞慶の「秘文」といってよい書物であり、弥陀の本願を深く信じるからこ

そ西方を願生していたことが明確に示されていたのです。しかし、「涯分を量らず」とあるの で、自らの能力を考えることなく願望をかけていたから断念するに至ったのだということもま た、読み取れます。本書は何度もいいますが、貞慶の秘文といってよいものです。なぜならば、 余他の書物のように何度も推敲して書いたものではなく、自己の思いを吐露するかのように書 き上げているからです。貞慶という人は、たくさんの講式を書いているのですが、それらの講 式は非常に洗練されたものです。一段の講式や複数段の講式まで色々とあるのですが、複数段 のものはだいたい同じぐらいの分量に整えられており、よく推敲されています。ところが、こ の『感應抄』は各段の長さが異なります。あとになるほど短くなっています。また、「第七」 と書いたまま筆が終わっています。第六までしかないのです。また、いつどこで何の目的で書 いたか等を示す奥書もありません。下書きのつもりで書いたのか、世に出すつもりがないもの だったのか、いずれかであろうと思われます。もっとも、『尋思鈔』における観音に関する記 述と奥書、建仁元年(1201) 撰述の2つの『観音講式』の内容と奥書、および承元三年(1209) 撰述の『値遇観音講式』の内容と奥書より、私は『感應抄』の撰述年代を建仁元年の二月下旬 以降五月初旬までであったろうと推定しています。なぜならば、『尋思鈔』の「別要」を作成 し終わったのが建仁元年の二月下旬。しかし、この時点では観音を大悲闡提の代表格としては 示すものの、「私と共に菩薩行を実践しよう」とする「観音の誓願」に着目した記述がまだ見 られませんでした。ところが、『感應抄』には不十分ながら「観音の誓願」についての記載が 現れ、建仁元年の二編の『観音講式』および承元三年の『値遇観音講式』になると明瞭に『四 十華厳』に出る「観音の誓願」が引用されて示されるようになるのです。

貞慶が二編の『観音講式』を著したのは、建仁元年の五月十八日(五段式)と二十三日(三段式)のことでした。その中に、貞慶が感動した上記のような観音の誓願が明記されているのですが、そのあり方は『感應抄』より更に鮮明に示されています。そして、承元三年の『値遇観音講式』になると、「観音の値遇に至っては、其れ建仁の比か。為に略して三段を記す。其の後は懈怠なり」といい、建仁の頃に観音への値遇のあったことと、建仁元年に三段式を著してからは怠っていたこと等が記されています。しかも、「略して三段を記す」とあるように、三段式は『感應抄』がないと書けないような内容になっています。したがって、「略されたもの」が『感應抄』だったと考えられるのです。これらの点より私は、建仁元年のこの時期に『感應抄』が撰述され、続いて二編の『観音講式』が作成され、貞慶の内に急激な観音浄土信仰が展開するに至ったと見ています。

では、貞慶はなぜ阿弥陀仏の浄土への往生を断念し、観音浄土への往生を欣求するようになったのでしょうか。これについて『感應抄』「第二滅罪利益」には、次のように出てまいります。

重罪の中、无間の業は尤も深重也。无間の業の中、正法を誹謗するは最極麁猛也。彼の五

逆と雖も復た及ぶこと能わず。**弥陀の悲願も捨てて救わず**。 (『感應抄の研究』218頁)

これを見ると、『無量寿経』の第十八願文に出る「唯除五逆誹謗正法」という言葉が、貞慶に とって西方願生を断念する決定打になったことがわかります。しかも「五逆罪と雖も及ばない 無間地獄に堕ちるほどの罪が誹謗正法だ」と書いていますので、誹謗正法こそが貞慶にとって 弥陀浄土信仰を断念せざるをえない最大の理由であったということになります。

貞慶の書物を幾つも読んでおりますと、天台宗との諍論が大きなウェートを占めていたこと がわかります。俗に「一三権実論争」と呼ばれる諍論が天台宗との間で起こりました。天台宗 は一乗こそが真実であり、法相宗の説く三乗(五姓各別)の教えは方便説であると論じ、法相 宗を権大乗であると謗りました。たしかに法相宗は、五姓各別を立てて仏性のない存在(無性 闡提)のあることを示しはしましたが、しかしそれを強く説きたかったわけではありません。 「あなたは仏の教えを聞いたのだから菩薩の道を歩みなさい」ということを法相宗は広く説こ うとしたのです。この点、貞慶はもっと端的で、「一乗も真実、五姓も真実」であると説き、 いずれも説いている法相宗の優位性を天台宗に対して主張しました。そして、『心要鈔』や 『法相宗大意名目』等では、「仏語を信じて疑いのない自分は信具足の菩薩種姓である」とも論 じました。これは無性闡提が信不具足と呼ばれていたからです。貞慶は天台宗に対して反論す る中で、『法華経』も真実の経典であることを主張いたしましたが、反論する過程で『法華経』 を批判したかもしれないという思いをもっていたのでしょう。そこで、阿弥陀仏の四十八願の 中の第十八願に「唯除五逆誹謗正法」とあることが貞慶にとって大きな意味をもつことになり ました。「私の願いを信じて浄土に生まれたいと希望し念仏する者はことごとく摂め取る」と 誓われたあとに、「唯だ五逆の者と正法を誹謗する者は除く」と書かれていたのですから、貞 慶にとっては、それは過酷な言葉であったといってよいでしょう。周知のように、この第十八 願の文言を浄土教の人師たちは「抑止門」というかたちで解釈していきました。要するに、 「だからそんなことをしてくれるなよ」という意味だと理解していったのです。しかし、真摯 な求道者である貞慶はそれをそのままに受け止めました。なぜかといえば、「仏語を聞いて疑 いがない」という信具足のあり方が、貞慶にとって一闡提ではなく菩薩種姓であるあかしでも あったからです。そうなると「唯除五逆誹謗正法」の言葉もそのままに受け止めねばならない ことになり、その結果、誹謗正法の者は阿弥陀仏の誓願から除かれることになりました。かく して貞慶は、阿弥陀仏の浄土への往生を断念することになったのです。

では、阿弥陀仏の浄土への往生を欣求していたときの貞慶の理論はどのようなものだったのでしょうか。これについて『安養報化』には「極速三生」という言葉が出てまいります。もともとは、『大毘婆沙論』等に出る理論であり、これを貞慶が大乗的に解釈して『安養報化』において次のように示しました。

### 2023(令和5)年度 佛教大学法然仏教学研究センター講演会

又た、中三品の一は曰わく、斎戒をもて彼に生じ、花開いて須陀洹果を得ると云うが故に、 極速三生の性相に違す。(中略) 豊に極速三生、豊に一阿僧祇劫の修行、虚説ならんや。 (拙著『貞慶撰『観世音菩薩感應抄』収録『安養報化』/430頁』)

さらに建久三年(1192)の『発心講式』の奥書においては、

修行の門の広略は、帰依の誠に随いて宿縁をば自ら感ずるなり。予が如きは未だ専修の行を得ず、又た広学の望みも無し。蒙々緩々として、生涯は将に暮れなんとす。但だ、世尊の恩に依り、慈氏の化を受け、知足天上の安養浄土院に於いて、且く弥陀に奉仕せん。慈尊一代の末たる円寂双林の暮に、長く極楽に生じ、不退転に至らん。愚意をもて望む所は、蓋し以て此の如し。

(『貞慶講式集』59~60頁)

といい、「今生から安養浄土院」→「安養浄土院から弥勒下生時の龍華三会・円寂双林」→ 「円寂双林から極楽浄土」という極速三生の往生の論理を示しました。また、建久六年(1195) 撰述と推定される『心要鈔』においては、

答う。(中略)本より邪見無し。今、正念も無からん。此くの如きの人、臨終に自ら仏号を唱えて、数さく十返を過ぐるに、定んで三界を過ぎて浄土に生ずべき耶否や。他人をば知らず。己に於いては信じ難し。愚か度らいの如き者は、多く人天に生ずべし。宿習力の故に。重ねて善縁に値いて、漸く勝心を発して、二三生等に宿願を果たし遂げん。是れ猶し勝事なり。
(拙著『心要鈔講読』385~386頁)

と述べて、二生往生と三生往生による阿弥陀仏の浄土への往生を示しました。これらはすべて 貞慶独特の凡入報土論といってよいものなのですが、法然のものとは明らかに異なっていまし た。法然が本願に重きをおいた凡夫の命終往生による「即生」を説いたのに対して、どんなに 早くても「二生あるいは三生を経る」としたのが貞慶の凡入報土論の特色でした。では、「二 生往生」とはどのようなものだったのでしょう。これについて『安養報化』には、次のように 記されています。

況んや碑文を見るに、「西方浄土院に一所の仏殿あり。五間七架の殿内に、阿弥陀仏と観音・勢至の五十二菩薩、諸化の音楽、鳥獣三百有余の事を造る。遂に西方を見て七宝蓮華の立床に至る有り」と云々。既に西方を欣い、兼ねて霊験を感ず。釈する所、定んで「安養は化土に通ず」の義を存すべし。

(『感應抄の研究』収録『安養報化』の翻刻読解研究の22頁)

これを見ると、西方にある弥陀の報土(安養)には化土もあるので、化土に生じてから報土に往生するという二生往生のあり方がすでに論じられていたことがわかります。これは「報化二土一体同処論」より導き出されたものであり、『安養報化』にはさらに次のように記されています。

如幻の法の習いに、此に在り彼に在りの差別無し。何処を安養と定む可きや。何処をか娑婆と名づくる可きや。只だ、座を動ぜずして浄穢一処に之れ在り。此の趣きは『仏地論』に出ださ被るか。(中略) 化土は、報土の中の葉上葉中の土なり。然りと雖も、自心の差別に随いて、下は上を見ず。機見不同なりとも、如幻の界は互いに障碍せざるが如き也。(中略) 況んや報土と化土とは同じく一処に有りと雖も、未だ寛狭の分斉も斉し等とは云わず。今、論ずる所は三悪処にも、一処に報化の二土有り、と言わんとす。意は、或いは苦器を見、或いは仏土を見、或いは報土を見る、と言わんとす。其の寛広は報土の分量にして、十方世界無量無数の娑婆界に亘る可きなり。

このように、報土と化土とは一体同処なので、まずは阿弥陀仏の化土(西方浄土院)に生ずることができれば、そこから三界を出過した阿弥陀仏の極楽浄土へ往生することが可能であるという理論を貞慶は構築していたのです。これは法相教学からすれば画期的なことでした。それを工夫に工夫を重ねて考え出した貞慶からすれば、ただ単に阿弥陀仏の本願力に全託して凡夫が勝れた報土に往生すると説く法然の教説は、とても許容できるものではなかったのです。そこで、『奏達状』『奏状』の第六条に、次のような譬喩を用いて、法然の凡入報土論を批判することになりました。

而るに近代の人、あまさえ本を忘れて末に付き、劣を馮みて勝を欺く。寧ぞ仏意に叶わん。彼の帝王、政を布くの庭に、天に代わって官を授くるの日、賢愚は品に随い、貴賎は家を尋ぬ。至愚の者、縦い他に夙夜の功ありと雖も、非分の職に任ぜず。下賎の輩は縦い奉公の労を積むと雖も、卿相の位に進み難し。大覚法王の国、凡聖来朝の門、彼の九品の階級を授くるに、各おの先世の徳行を守る。自業自得。其の理、必然なり。而るに偏えに仏力を憑んで涯分を測らず。是れ則ち愚癡の過也。 (『典籍と史料』315頁~316頁)

ここでいう「近代の人」というのは法然のことです。「本を忘れて末に付き」というのは、「本」は釈迦牟尼如来のことで、その釈迦牟尼如来の在り方を忘れて、釈尊が説かれた「末」である阿弥陀仏ばかりを憑んでいるとまず批判しています。次に出る「劣を憑み」というのは称名念仏のことです。また、「勝を欺く」っていうのは、他のすべての勝れた行を指します。こんな「劣を憑み勝を欺く」あり方は仏意にかなうはずはないと貞慶は批判しているのです。

そして、次に出てくるのが、貞慶が比喩的に法然の凡入報土論を批判した箇所です。すなわち、帝王が政治を行なうときに、天に代わって官を授けるが、そのときには賢愚や貴賎の在り方も正しく見て行なう。決して愚かな者を一度の功績によって能力を超えた職には就けないし、下賎の者を公卿や大臣の位に就けることはないとして、法然の凡入報土論を否定しているのです。そして、阿弥陀仏は九品の階級に応じた救済を示してくださっているにもかかわらず、「偏えに仏力を憑んで涯分を測らず」と批判を進め、法然の教説を「愚癡のとが」といって切って捨てているのです。興味深いことに、このような官職の譬喩は『感應抄』「第四当来値遇」の中にも出ており、そこでは下記のように貞慶自身に対して用いられています。

当に知るべし、分を越えたるの事は修するも望む可からずということを。所得の果と能感の業をば量りて、分斉を定めて、宜く希望に及ばん。譬えば、世の人の官を望み職を求むるが如しというは、但だ此の意なり。 (『感應抄の研究』277頁)

すでに指摘したように、『感應抄』は建仁元年(1201)の撰述と推定される書物です。その中ですでに、自らの立てた「二生・三生による凡入報土論」への深い反省の思いを示しているのです。そして、それが元久二年(1205)に作成された『奏達状』『奏状』では、法然浄土教批判へと向けられたということがわかるのです。私は、『感應抄』を発見する以前から官職の譬喩は法然の凡入報土論に対する批判であろうと見ていましたが、『感應抄』を発見することでそれが証明されたと、感慨深いものを感じました。

このような法然の凡入報土論への批判の背景には、厳然たる法相教学の浄土義がありました。 法相宗の大祖(開祖)と位置づけられる慈恩大師基(632-682)の浄土義を受けて、貞慶は『法相宗初心略要』の中で次のように述べました。

他受用身土に十重有り。初菩薩の為に現ずる所は百葉臺上。第二地菩薩の為に現ずる所は 千葉臺上なり。乃至、第十地菩薩の為に現ずる所は不可説葉臺上なり。(中略)変化身土 は或いは浄土、或いは穢土なり。其の浄土に於いて略して二重有り。加行位の為に現ずる 所は三千大千世界を量と為す。此れ則ち他受用浄土の蓮花の一葉量に当たる。資糧位の為 に現ずる所は一の四天下を以て量と為す。是れ加行土の百億分の一分に当たる。

(日蔵63・385・下)

これを見ると、浄業(自利と利他)を実践することによって菩薩は、資糧位(十住・十行・十回 向位)においてまず一の四天下を量とする小化土を知見し、一阿僧祇劫の修行を満たす加行位 (四善根位)において三千大千世界(百億の小化土)を量とする大化土を知見し、初地に登って は百葉世界(百の三千大千世界)を量とする報土を知見し、第二地では千葉世界(千の三千大千 世界)を量とする報土を知見し、ついに第十地の位において不可説葉世界(不可説量の三千大千世界)を量とする報土を知見するに至ると述べているのです。この壮大なスケールの世界観が貞慶の学んだ法相教学における浄土義でした。したがって、通常であれば凡夫は報土に生ずることなどできません。また、その国土量は「一の四天下」に限られますから、同時に複数の浄土を見ることもできません。そこで、臨終時には一尊の浄土しか望みえなかったのです。ここに貞慶が願生の世界を四尊の浄土に集約しながらも、最期の最後には一尊の浄土に決めざるをえなかった理由がありました。かくして、貞慶自らが西方を願生し、独自の凡入報土論を構築していたからこそ、法然の凡入報土論を認めることができず、これもまた法然浄土教批判の大きな理由の一つになったと考えられるわけです。



このように見てくると、貞慶も法然も阿弥陀仏の本願を重視して西方願生の理論を構築していたことがわかりますが、貞慶が「加被」に留まったのに対して、法然は「絶対他力」でした。「阿弥陀仏の本願によって、どんな愚かな者でも勝れた報土世界に生じることができる」とする法然の教説は、ともすれば「造悪無碍」に陥る人を作り出し、「魔界法滅」を引き起こしかねない要素を持っていました。そして、その原因は「弥陀一仏信仰」にあるとして、貞慶が徹底的に批判したのが、法然の「一仏繋属」の見解であったと考えられるのです。

実は、法然が「南都遊学」したときに、貞慶の祖父師に当たる蔵俊(1104-1180)に出会ったということが伝記資料に出てまいります。このとき、法然は蔵俊から何を聞いたのだろうかと、かつて考えたことがあります。なかなか思いあたるところが当時はなかったのですが、法相宗における論義テーマ「一仏繋属」にふれる機会を得て、これだったのだなと思うようになりました。その最大のきっかけが貞慶の弟子であった良算(?-1194-1217-?)の編述した『唯識論同学鈔』(以下『同学鈔』)「一仏繋属」の段の割注でした。奥書も加えて記すと、およそ次のようになります。

東山の仰せに云わく、一仏繋属の菩薩無し。尋思鈔の如し。(中略)時に建仁二年十一月 十日の午の時、之れを記す。 (大正66・593・下)

「東山」とは貞慶のことです。建仁二年(1202)になると、貞慶は笠置寺にある東山観音堂に居を移していましたので、弟子である良算は貞慶のことを「東山」と呼んでいました。『同学鈔』を読む限り、法相宗では「一仏繋属」を認めていたことがわかります。ところが、貞慶は徹底して一仏繋属を否定していたと良算は割注に記しているのです。幸いなことに、貞慶の一仏繋属についての見解は、現存する『尋思鈔』の「通要」と「別要」によって知ることができるので、以下に記載いたします。

### (1) 『尋思鈔』「通要」の見解

本に云わく、今、一仏繋属の有無を案ずるに、二義あり。一つには云わく、此の類有る也。 (中略) 一つには云わく、二十六恒供仏を説く文は、是れ属多の類を説く也。(中略) 此の 二義の中、後義を用う可し。(中略) 末に云わく、菩薩には一仏繋属なき敷。但し、繋属 の義は更に別門有り。別に記すが如し。

(東大寺所蔵/拙著『貞慶撰『唯識論尋思鈔』の研究―仏道篇』579頁~581頁および584頁)

### (2) 『尋思鈔』「別要」の見解

末に云わく、菩薩の中には此の類 (一仏繋属の類) 無し。問う。根性は万差也。何ぞ此の類を遮せんや。(中略) 答う。法爾の種姓は五乗をば本と為す。五姓の中に、菩薩及び不定姓は、法爾として多仏に属す可きの類なり。(中略) 菩薩種姓の中に、誰人か無数の仏土に詣でざる、無尽の法門を受けること無らん。(中略) 故に必ず多仏に繋属す可し。是れは其れ、菩薩法爾の種姓也。諸の有情の中に繋属の多・少、所化の共・不共有り。其の中の共の辺は三乗に亘り、不共の辺は二乗を談ず。何の過有らん。

(身延山大学·大谷大学·龍谷大学所蔵/上記『仏道篇』566頁~567頁)

これを見ると、貞慶は徹底して「一仏繋属の菩薩はいない」と主張し、三阿僧祇劫の修行の過程で必ず多仏(二十六恒沙仏)に歴事することになるといい、一仏繋属は二乗の者たちについてのみいったものであると論じていたことがわかります。法相宗では一仏繋属の菩薩もまたいると許していたにもかかわらず、なぜ貞慶は徹底的にこれを否定したのか。そこに法然浄土教の存在があったといってよいかと思います。

実は、法然が蔵俊より聞いたのは、一仏繋属(一仏信仰)のあり方だったと私は思っています。なぜならば、法然の『黒谷上人語燈録』の中に、次のような記述があるからです。

一つには一仏多仏というは、(中略) 世尊、已に自証知見を以て勧進するに、而るに衆生の猶し之れを信ぜざるを恐る。故に他方の諸仏の勧進を引き、物をして信を生ぜ令む。二つに共化と不共化というは、『唯識論』に曰わく、「諸の有情の類は、無始の時より来かた、種姓法爾に更に相い繋属せり。或いは多の一に属し、或いは一の多に属するが故に、所化の生に共と不共と有り」と。「或いは多の一に属す」というは、謂わく多衆生の一仏に繋属せる也。「或いは一の多に属す」というは、謂わく一衆生、多仏に繋属せる也。\*繋属の言は有縁也\* 今、此の意に依りて諸仏の誠証を釈さば、或いは衆生有りて東方恒沙の諸仏の証明を聞くに由りて疑惑を断ず可し。又た或いは二方三方、乃至、十方も亦復た是の如し。此れ、共不共の意に依りて証しを引いて勧進せる也。 (大正83・129・下)

これを見ると、法然は法相宗の根本論典である『成唯識論』を引用して一仏繋属を主張してい

たことがわかります。これが法然の「南都遊学」の成果の一つではなかったかと思われるのです。要するに、法然は法相教学を用いて一仏信仰(一仏繋属)を正当化したと考えられるのです。だからこそまた、貞慶はこれを徹底的に否定する必要があったのです。なぜならば、法然の示す一仏繋属(一仏帰依)を受けて、その門弟たちの中に諸仏・諸菩薩を否定したり釈尊を軽視したりする動きが生じたからです。これについて『奏達状』『奏状』には、以下のような批判が記されています。

#### (1)余善・余仏の否定(第二条)

上人の言わく、「念仏衆生摂取不捨とは経文也。我に全く過無し」と云々。此の理、然らず。偏に余善を修め、全く弥陀を念ぜざる者は、実に摂取の光に漏る可しと。既に西方を 於い、亦た弥陀を念ず。寧ぞ余行を以ての故に大悲の光明を隔てん哉。

(『典籍と史料』311頁所収の『奏達状』/『奏状』もほぼ同文)

#### (2)釈尊軽視(第三条)

夫れ三世の諸仏の慈悲は均しと雖も、一代の教主の恩徳は独り重し。心有るの者は誰か之れを知らず。爰に専修の「身に余仏を礼せず」「口に余号を称せず」と云うは、即ち釈迦等の諸仏也。専修よ専修、汝は誰が弟子ぞ。誰が彼の弥陀名号を教え、誰が其の安養浄土を示したるか。憐れむ可し、末世に本師の名を忘るとは。

(『典籍と史料』311頁所収の『奏状』/『奏達状』もほぼ同文)

#### (3)大乗諸宗への誹謗(第四条)

大乗を謗る罪は、無垢友の五舌の出生を爬き、阿鼻に陥いるが如し。(『奏達状』) 大乗を謗る業は、罪の中の最大なり。五逆罪と雖も、復た及ぶこと能わず。(『奏状』) (『典籍と史料』312頁)

明らかに、一仏繋属から派生する専修念仏者の行状を批判しています。これが八宗都滅につながり、かつ仏教(八宗)によって平穏が保たれていた社会秩序までもまた破壊されていくことを貞慶は憂えたといってよいでしょう。また、通仏教の常識を逸脱した凡入報土論が展開することにより、造悪無碍の凡夫でも報土に生まれることができるとすることで、ここからも八宗都滅と社会秩序の崩壊が始まると貞慶は考えていたように思われます。

何度も申しますが、貞慶は真摯な求道者でした。『愚迷発心集』には次のような記述が見られます。

弟子、五更の眠より寤めて、寂寞たる床上にて双眼に涙を浮かべ、倩つら思い連ぬること 有り。其の所以は何となれば、夫れ無始より輪転して以降、此に死し彼に生ずるの間、或 る時は鎮みて三途八難の悪趣に堕し、苦患に礙えられ発心の謀を失す。或る時は適たま人 中天上の善果を感ずるも顚倒・迷謬し、未だ解脱の種を殖えず。(中略) 仏前仏後の中間に生まれて、出離解脱の因縁も無し。粟散扶桑の小国に生まれて、上求下化の修行にも闕けたり。悲しみても悲しきは、在世に漏れたるの悲しみ也。恨みても恨めしきは、苦海に沈めるの恨み也。(中略) 過去に未だ発心せざるが故に、今生は既に常没の凡夫と為る。今生も若し空しく送らば、後は弥いよ悪趣の異生と為らん。

(『日本思想大系 鎌倉旧仏教』306頁~307頁)

私はこの文を読んで、貞慶の仏道成就へ向けた真摯な思いと、愚かな自己に対する深い悲しみを見た思いがいたしました。すべてのものが仏になる道を求めた貞慶。そのために三阿僧祇劫もの修行も厭わず、むしろ長遠の三祇の修行はかつての親子や兄弟等となったすべての「いのち」を救い取る大いなる道であると喜んだ貞慶でした。そのことは『尋思鈔』や『心要鈔』の記述によって知ることができます。そして、その思いの一端がまた、『愚迷発心集』の述懐にも示されていたといってよいでしょう。だからこそ、社会的な諸問題を引き起こし、尊い仏法を都滅させかねない法然浄土教のありさまに悲嘆・憤慨していたわけです。そこに、訴状の原案を書くようにとの依頼がなされた。その結果、まず著したのが『奏達状』であり、その中で貞慶は教学的観点より論理的な厳しい専修念仏批判を展開いたしました。ところが、法然に好意的な天皇や公卿等の外護者たちによって改変を余儀なくされ、法然擁護の文言を入れた『奏状』をあらためて作成するに至り、これが朝廷に上奏されたというのが実際的なあり方ではなかったかと推測する次第です。



この度は、佛教大学法然仏教学研究センターにおいてコロナ禍あけになさる最初の公開講演会にお招きいただき、誠にありがとうございました。少しでも、貞慶の誤ったイメージが払拭されないものかと願いつつ、私の研究の一端をお話させていただいた次第です。ご静聴、誠にありがとうございました。

#### 【レジュメ作成に関わった主要文献】

大取一馬編『禿氏文庫』(思文閣出版/2010年10月) \* 『奏達状』の影印 大取一馬編『典籍と史料』(思文閣出版/2011年11月) \* 『奏達状』の翻刻 楠 淳證著『貞慶撰『唯識論尋思抄』の研究―仏道篇―』(法蔵館/2019年7月) 楠淳證・新倉和文共著『貞慶撰『観世音菩薩感應抄』の研究』(2021年2月)

### 2023(令和5)年度 佛教大学法然仏教学研究センター活動報告

### 第一部門 法然文献班 元亨版『和語燈録』本文·現代語訳対照本作成

班長 本 庄 良 文

### 研究組織および専門分野

本庄 良文 嘱託研究員(浄土学・仏教学)

伊藤 真宏 研究員 (浄土学・日本仏教文化史)

市川 定敬 研究員(法然浄土仏教思想研究)

齋藤 蒙光 研究員(法然浄土教)

大久保慶子 嘱託研究員(中世仏教説話)

下端 啓介 嘱託研究員(浄土学・法然浄土教)

### 2023 (令和5) 年度の研究

- (1) 休止状態であった研究活動の活性化に向けて、資料保管・整理のための場所を確保している。
- (2) 研究班において集約されてきた研究成果の補正を行う態勢を整えている。
- (3) 本文・注の文言の補正を、若手の協力を仰ぎながら班長が中心となって行うこととしている。

研究会の開催等(対象期間:2023 (令和5) 年1月 $\sim$ 12月)

班別研究会は開催していない。

### 第一部門 『逆修説法』 班

『逆修説法』諸本対照本作成、親鸞筆「法然聖人御説法事」を中心とする本文批判

班長 眞 柄 和 人

### 研究組織および専門分野

真柄 和人 嘱託研究員(法然仏教伝承過程)

齋藤 蒙光 嘱託研究員(浄土学、法然浄土教思想研究)

吉原 寛樹 嘱託研究員(『逆修説法』研究)

岩谷 隆法 嘱託研究員(法然文献)

一ノ瀬和夫 学術研究員(法然思想研究)

### 2023 (令和5) 年度の研究

昨年度末(2023年3月)、当班の研究成果として、法然房源空述『逆修説法』を刊行した。 本年4月からは、以下の通り、目標を新たに設定し、班での研究活動を行っている。

①逆修説法を深く読む

月一回程度、研究座談会を開催。各々意見を出し合い議論して、本書の課題を深掘りする。

②「法然聖人御説法事」の本文批判 (親鸞の筆を追う)

『逆修説法』(善照寺本の訓読・現代語訳)を土台に、親鸞筆「法然聖人御説法事」を中心 資料とした諸本比較を行う。

研究会の開催等(対象期間:2023(令和5)年1月~12月)

#### 第105回研究会

日 時:令和5年1月16日(月)13:00~14:00

場 所:Google meet でのリモート研究会

参加者: 真柄、齋藤、吉原、岩谷

内 容:第四校の修正検討

### 第106回研究会

日 時:令和5年1月23日(月)14:00~15:00

場 所:Google meet でのリモート研究会

参加者: 真柄、齋藤、吉原、岩谷

内 容: 第四校の修正検討

### 2023 (令和5) 年度 佛教大学法然仏教学研究センター活動報告

### 第1回研究会(通算107回)

日 時:4月4日(火)13:00~14:00

場 所:Google meet でのリモート研究会

参加者: 眞柄、齋藤、吉原、一ノ瀬、岩谷

内 容: 『逆修説法』刊行報告、今後の班活動の方針検討

### 第2回研究会(通算108回)

日 時:5月19日(金)13:00~15:00

場所:佛教大学鷹陵館喫茶

参加者: 眞柄、齋藤、吉原、一ノ瀬、本庄、岩谷

内 容:今後の活動内容についての座談会

### 第3回研究会(通算109回)

日 時:6月16日(金)13:00~15:45

場 所:Zoomでのリモート研究会

参加者: 眞柄、齋藤、一ノ瀬、本庄、岩谷

内 容:親鸞の筆「法然聖人御説法事」を中心とした諸本比較、『逆修説法』の修正検討

進捗状況:『親鸞聖人真蹟集成』五P12L5まで/『逆修説法』P2L5まで

### 第4回研究会(通算110回)

日 時:6月30日(金)13:00~15:00

場 所: Zoom でのリモート研究会

参加者: 眞柄、齋藤、吉原、一ノ瀬、本庄、岩谷

内 容:親鸞の筆「法然聖人御説法事」を中心とした諸本比較、『逆修説法』の修正検討

進捗状況:『親鸞聖人真蹟集成』五 P15L5まで/『逆修説法』P3L2まで

### 第5回研究会(通算111回)

日 時:9月5日(火)13:00~15:00

場 所:Zoomでのリモート研究会

参加者: 真柄、齋藤、岩谷

内 容:親鸞の筆「法然聖人御説法事」を中心とした諸本比較、『逆修説法』の修正検討

進捗状況:『親鸞聖人真蹟集成』五 P22L1まで/『逆修説法』P5L4まで

### 第6回研究会(通算112回)

### 佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

日 時:10月16日(月)13:00~15:00

場 所:Zoomでのリモート研究会

参加者: 真柄、齋藤、吉原、岩谷

内 容:親鸞の筆「法然聖人御説法事」を中心とした諸本比較、『逆修説法』の修正検討

進捗状況:『親鸞聖人真蹟集成』五 P24L6まで/『逆修説法』P6L1まで

### 第7回(通算113回)

日 時:11月13日(月)13:00~15:00

場 所:Zoomでのリモート研究会

参加者: 眞柄、齋藤、吉原、一ノ瀬

内 容:親鸞の筆「法然聖人御説法事」を中心とした諸本比較、『逆修説法』の修正検討

進捗状況:『親鸞聖人真蹟集成』五 P30L5まで/『逆修説法』P7L19まで

### 第8回 (通算114回)

日 時:12月18日(月)13:00~15:00

場 所:Zoomでのリモート研究会

参加者: 眞柄、吉原、一ノ瀬、岩谷

内 容:親鸞の筆「法然聖人御説法事」を中心とした諸本比較、『逆修説法』の修正検討

進捗状況:『親鸞聖人真蹟集成』P33L3まで/『逆修説法』P8L15まで

### 第一部門 『選択集』諸本研究班 信重院蔵『選択集』諸本等の調査および研究

班長 兼 岩 和 広

### 研究組織および専門分野

兼岩 和広 嘱託研究員(法然浄土教・『選択集』)

伊藤 真宏 研究員(浄土学・法然浄土教)

服部 純啓 嘱託研究員(浄土学)

小川 法道 嘱託研究員(浄土教思想)

下端 啓介 嘱託研究員(浄土学·法然浄土教)

明石 寛成 学術研究員(浄土学・江戸期浄土教)

髙城 聡宏 学術研究員(浄土学・西山教学・「當麻曼荼羅」)

### 2023 (令和5) 年度の研究および研究概要

京都信重院所蔵『選択集』のデータ化や目録の作成についてはほぼ完成し、佛教大学図書館に収蔵されている『選択集』の調査も既に完了している。次の段階として、他大学図書館での調査を計画しており、今年度はその調査活動の準備を行っている。

また諸本の比較対象作業については、各自で作業を進めている。

### 研究会の開催等(対象期間:2023(令和5)年1月~12月)

班別研究会は開催していない。

### 第二部門 『摧邪輪』 班 明恵『摧邪輪』 寛永版訓読・現代語訳・註

班長 米 澤 実江子

### 研究組織および専門分野

中御門敬教 嘱託研究員 インド・チベット浄土教/顕密の浄土教

服部 純啓 嘱託研究員 浄土学

米澤実江子 嘱託研究員 日本仏教(中世)

### 2023年度の研究および研究概要

『摧邪輪』には数本の写刊本が存在し、既に寛永年間版本を底本とした、書き下し(全)・ 校補注(全)・現代語(巻上)が公にされている。

当班では、2013年度より寛永年間版本「巻中」の訓読・現代語訳・註の確認作業を始め、2014年9月以降、研究会を開催せず米澤が作業を継続し、2022年度より「巻下」の作業を開始した。

#### 研究会の開催日程等

上記の通り、研究会は開催していない。

#### 2022年度

2月:「巻中」訓・註・現代語訳の再検討。

3月:「巻中」訓・註・現代語訳の再検討。

#### 2023年度

4月:「巻中」訓・註・現代語訳の再検討。「巻下」訓・註・現代語訳の検討。

5月:「巻中」訓・註・現代語訳の再検討。「巻下」訓・註・現代語訳。『紀要』掲載準備。

6月:「巻下」訓·註·現代語訳。『紀要』掲載準備。

7月:『佛教大学 法然仏教学研究センター紀要』第10号掲載原稿作成。

8月:『佛教大学 法然仏教学研究センター紀要』第10号掲載原稿作成。

9月:『佛教大学 法然仏教学研究センター紀要』第10号掲載原稿作成。

10月: 『佛教大学 法然仏教学研究センター紀要』第10号掲載原稿作成。

11月:「巻中」訓・註・現代語訳の再検討。

以上(文責:米澤実江子)

### 第二部門 『徹選択集』研究班 『徹選択本願念仏集』の注釈類の翻刻・現代語訳

班長 上 野 忠 昭

### 研究組織及び専門分野

上野忠昭 嘱託研究員 净土宗净願寺副住職(中国仏教・法然浄土教)

### 2023年度の研究概要

昨年度に引き続き、インターネット上のセンター研究員に公開の作業ページで、聖光『徹選 擇本願念佛集』、良忠『徹選擇鈔』、聖聰『徹選擇本末口傳抄』の本文をページ上にアップし、 訓読、現代語訳および注の作成作業を進めた。

本年度は、『徹選擇本願念佛集』巻上の後半部分の訓読・現代語訳・注を『法然仏教学研究センター紀要』10号で報告した。『紀要』では、『徹選擇鈔』は、『徹選擇集』対応箇所の注に訓読を示すのみに留め、『徹選擇本末口傳抄』とともに、別にまとめる作業を進めている。また、昨年度『紀要』で発表した巻上前半部分の訓読・現代語訳について、法然仏教学研究センター研究員からの重要な指摘をいただいた。ひととおり現代語訳が完了した時点で、修正を反映して改めてまとめたいと考えている。

### 研究会の開催等(2023年1月~12月)

班別研究会は開催していない

### 第二部門 『往生要集鈔』関係班 『往生要集鈔』『往生要集義記』諸本対照・訓読・現代語訳

班長 南 宏 信

### 研究組織および専門分野

本庄 良文 嘱託研究員(浄土学·仏教学)

南 宏信 研究員 (浄土学・仏教文献学)

伊藤 晃希 学術研究員(浄土学)

### 令和元年/令和5年度の研究

・『往生要集義記』訓読・現代語訳 これまでの進捗状況を再確認し、適宜作業中である。

- ・本庄良文氏が昨年11月21日に大本山光明寺記主禅師研究所において行った講義「良忠述『往生要集義記』(原題『往生要集鈔』)現代語訳注作業の経緯と展望」の文字起し原稿を校正中である。本稿は『記主禅師研究所紀要』第7号(令和6年7月6日発行)に掲載予定である。
- ・『往生要集鈔』諸本の翻刻 適宜作業中である。

### 研究会の開催等(令和5年1月~令和5年12月)

班別研究会は開催していない。

2023 (令和5) 年度 佛教大学法然仏教学研究センター活動報告

### 第二部門 中国関係班 『往生西方浄土瑞応刪伝』訳注

班長 齊 藤 隆 信

### 研究組織および専門分野

齊藤隆信 嘱託研究員(浄土教思想、中国仏教)

曽和義宏 研究員(浄土学、中国浄土教理史)

加藤弘孝 研究員(中国仏教、浄土教思想)

永田真隆 嘱託研究員(往生伝研究)

小川法道 嘱託研究員(浄土教思想)

### 2023 (令和5) 年度の研究概要

唐代の中頃、文誌と少康によって編纂された『往生西方浄土瑞応刪伝』 1巻の訳注を作成している。本書はこれに先行する僧伝類や往生伝類の中から僧俗男女48人を抽出し、その阿弥陀仏信仰にともなう往生浄土の事跡を刪除修訂し、霊相奇瑞の記述を中心に紹介しており、現存する単独の浄土往生伝としては最古の資料である。

編者の少康は法然が『選択集』において中国浄土教の師資相承血脈として立てた五祖の一人であり、また法然の『類聚浄土五祖伝』では曇鸞・道綽・善導・懐感とともに少康の伝記が立伝されている。

本書は法然が中国浄土五祖を選定するにあたって拠り所とした重要資料の一つでありながら、 これまでその訳注の成果が公表されることはなかった。それだけに法然仏教学研究センターに おいて本書の訳注を作成し公開する意義は大きい。

訳注作成にあたっては、京都国立博物館所蔵写本(守屋孝蔵旧蔵本)を底本に定め、六種の版本(整版本・活字本)を校本として、校訂、校記、書き下し、和訳、語注の作成を進めている。

今年度は第13伝から第18伝までの訳注を作成するとともに、また序文から第10伝までの訳注 を公開した。

### 研究会の開催等(令和5年1月~12月)

### 【令和4年度】

第1回研究会(通算11)

日 時:1月17日(火)13:00~14:30

#### 佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

場 所:8号館共同研究室

内 容:第11道綽伝の訳注作成

参加者:齊藤、曽和、加藤、永田、小川

第2回研究会(通算12)

日 時:2月7日(火)13:00~14:30

場 所:8号館共同研究室

内 容:第12善導伝の訳注作成

参加者:齊藤、曽和、加藤、永田、小川

### 【令和5年度】

第3回研究会(通算13)

日 時:4月26日(水)10:00~16:00

場 所:東京都 国文学研究資料館

内 容:彰考館所蔵写本との校訂作業

参加者:齊藤

第4回研究会(通算14)

日 時:6月14日(水)10:00~12:00

場 所:8号館共同研究室

内 容:『安楽集』の訳注見直し

参加者:齊藤、曽和、加藤、永田、小川

第5回研究会(通算15)

日 時:6月16日(金)10:00~12:00

場 所:8号館共同研究室

内 容:『安楽集』の訳注見直し

参加者:齊藤、曽和、加藤、小川

第6回研究会(通算16)

日 時:6月27日(火)14:30~16:00

場 所:8号館共同研究室

内 容:『安楽集』の訳注見直し

参加者:齊藤、曽和、加藤

第7回研究会(通算17)

日 時:9月5日(火)13:00~14:30

場 所:8号館共同研究室

内 容: 『瑞応伝』序文~第10洪法師伝の訳注見直し

### 2023 (令和5) 年度 佛教大学法然仏教学研究センター活動報告

参加者:齊藤、曽和、加藤、永田、小川

第8回研究会(通算18)

日 時:10月17日 (火) 13:00~14:30

場 所:8号館共同研究室

内容:第13衒法師伝、第14岸禅師伝の訳注作成

参加者:齊藤、曽和、加藤、永田、小川

第9回研究会(通算19)

日 時:11月14日 (火) 13:00~14:30

場 所:8号館共同研究室

内 容:第15大行禅師伝、第16蔵禅師伝の訳注作成

参加者:齊藤、加藤

第10回研究会(通算20)

日 時:12月12日 (火) 13:00~14:30

場 所:8号館共同研究室

内 容:第17感法師伝、第18懐玉禅師伝の訳注作成

参加者:齊藤、加藤、永田、小川

佛教大学法然仏教学研究センター紀要 第10号

### 第二部門 黒谷金戒光明寺『日鑑』研究班 黒谷金戒光明寺所蔵『日鑑』の調査・翻刻・研究

班長 坪 井 剛

### 研究組織および専門分野

坪井 剛 研究員(日本中世仏教史)

横田友教 学術研究員(9月まで)→嘱託研究員(10月から)(近世仏教史・浄土宗史)

### 2023年度の研究概要

本研究班では、黒谷金戒光明寺が所蔵する公用日記である「日鑑」の調査・翻刻を行うことから、江戸期における金戒光明寺史・浄土宗史の研究に展開していくことを目的としている。 本年度も昨年度に引き続き、安永5年(1776)から順次、翻刻を作成している状況である。

また同じく、原本の写真撮影も昨年度から継続して行っており、今年度は天保12年(1841) までの69冊を撮影することができた。昨年度に撮影したものと合わせると、計92冊となる。撮 影データは、本学図書館でも保管して頂くこととなり、学内限定で閲覧してもらえるように調 整して頂いている。

### 備考

本研究班には、黒宮海大(佛教大学大学院生)が参加しており、翻刻のチェック・関連史料のデータ化などを担当している。

○研究会の開催等(対象期間:2023(令和5)年1月~12月) 今年度は、班別研究会を開催していない。分担を決め、各自で翻刻を作成している。

### ○史料調査

### 第2回史料調査

日時:2023年7月24日(月)~8月3日(金)

場所:黒谷金戒光明寺 参加者:坪井・黒宮

内容:原本調査、清水光芸社による史料撮影とそのチェック。

### 第三部門 伝宗伝戒班 『真葛伝語』諸本蒐集および教理的根拠の探索

班長 眞 柄 和 人

### 研究組織および専門分野

眞柄 和人 嘱託研究員 知恩院浄土宗学研究所嘱託研究員(浄土仏教学) 武田 真享 嘱託研究員 佛教大学大学院文学研究科浄土学専攻博士後期課程満期退学 (日本浄土教)

### これまでの研究成果

・2020 (令和2) 年3月1日に『眞葛伝語』を発行

### 2023 (令和5) 年度の研究

・研究員の個別の関心に応じて、八祖聖聡の著作について研究を進めている

### 研究会の開催等(対象期間:2023(令和5)年1月~12月)

· 令和 5 年 2 月22日 (水) 15:00~17:30 zoom にてオンライン開催 伝法班としての活動の振り返り、反省と今後の研究テーマについて

· 令和 5 年 4 月 3 日 (月) 10:00~11:30 zoom にてオンライン開催 伝法班としての活動の振り返り、反省と今後の研究テーマについて

· 令和 5 年 6 月 5 日 (月) 13:00~15:00 佛教大学 鷹陵館1階喫茶 幡随意流の傳法書の講読、江戸期の浄土宗僧の感覚や文字に触れる訓練

· 令和 5 年 7 月10日 (月) 13:00~16:00 佛教大学 鷹陵館1階喫茶

幡随意流の傳法書の講読、江戸期の浄土宗僧の感覚や文字に触れる訓練

- ・令和5年9月25日(月) 13:00~16:00
   佛教大学 1号館食堂
   聖聡『小経直談要註記』の諸本について検討
   『小経直談要註記』(京大本)の翻刻、現代語訳
   1丁表(冒頭)~1丁裏「同故即是如来致」まで
- ・令和5年11月6日(月) 13:00~16:00
   佛教大学 1号館食堂
   聖聡『小経直談要註記』の諸本について検討
   『小経直談要註記』(京大本)の翻刻、現代語訳
   再度、1丁表(冒頭)~1丁裏「同故即是如来致」まで
- ・令和5年12月25日(月) 14:30~18:00
  zoom にてオンライン開催
  聖聡『小経直談要註記』の諸本比較検討
  『小経直談要註記』(京大本)の翻刻、現代語訳
  1丁表「諸佛大悲心無二」(冒頭)~1丁裏「騰神永逝出煩籠」まで

### 第三部門 伝宗伝戒班 聖冏撰『決疑鈔直牒』身延文庫本の研究

班長 南 宏 信

### 研究組織および専門分野

南 宏信 研究員 (浄土学・仏教文献学)

### 令和元年/令和5年度の研究

・身延文庫本の翻刻 前年度に引き続き翻刻作業を継続中である。

### 研究会の開催等(令和5年1月~令和5年12月)

班別研究会は開催していない。

## 2023 (令和5) 年度 法然仏教学研究センター組織

センター長 曽和 義宏

研究推進機構会議委員 作田誠一郎\* 三好 俊徳 有田 和臣 李 昇燁

藤岡 勲 若林 靖永 長瀬 正子 得丸 敬三

中嶋 力都 内田 仁

大西 伸江\*\*

運営会議構成員 曽和 義宏\* 市川 定敬 加藤 弘孝 齋藤 蒙光

坪井 剛 南 宏信 田井 陽子

内田 仁\*\*

職 員 田井 陽子 田村 昌弘

(\*は委員長、\*\*はオブザーバー)

# 2023 (令和5) 年度 法然仏教学研究センター研究組織

### ■「法然仏教の多角的研究」

| 研究員   | 曽和  | 義宏         |
|-------|-----|------------|
| 研究員   | 伊藤  | 真宏         |
| 研究員   | 市川  | 定敬         |
| 研究員   | 坪井  | 剛          |
| 研究員   | 齋藤  | 蒙光         |
| 研究員   | 南   | 宏信         |
| 研究員   | 加藤  | 弘孝         |
| 嘱託研究員 | 本庄  | 良文         |
| 嘱託研究員 | 齊藤  | 隆信         |
| 嘱託研究員 | 眞柄  | 和人         |
| 嘱託研究員 | 上野  | 忠昭         |
| 嘱託研究員 | 中御門 | 門敬教        |
| 嘱託研究員 | 米澤舅 | <b>美江子</b> |
| 嘱託研究員 | 永田  | 真隆         |

 嘱託研究員
 吉原
 寛樹

 嘱託研究員
 岩谷
 隆法

 嘱託研究員
 兼岩
 和広

 嘱託研究員
 ル川
 法

 嘱託研究員
 股部
 機

 嘱託研究員
 大久保慶子
 下端
 寛成

 学術研究員
 明石
 寛成

 学術研究員
 高城
 聡宏

 学術研究員
 横田
 友教

 学術研究員
 伊藤
 晃希

### 法然仏教学研究センター 活動記録(2023(令和5)年1月~12月)

### 2023年(令和5年)

- 1月11日 (水) 第12回研究推進機構会議 (オンライン会議)
  - 16日(月) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン研究会)
  - 17日 (火) 第8回法然仏教学研究センター運営会議 研究会 (第二部門 中国関係班)
  - 23日(月) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン研究会)
  - 25日 (水) 第13回研究推進機構会議 (オンライン会議)
- 2月7日(火) 研究会(第二部門 中国関係班)
  - 8日(水) 第14回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 22日 (水) 第15回研究推進機構会議 (オンライン会議) 研究会 (第三部門 伝宗伝戒班) (オンライン研究会)
- 3月8日(水) 第16回研究推進機構会議(オンライン会議)
- 4月3日(月) 研究会(第三部門 伝宗伝戒班)(オンライン研究会)
  - 4日(火) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン研究会)
  - 11日 (火) 第1回法然仏教学研究センター運営会議 (オンライン会議)
  - 12日(水) 第1回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 26日 (水) 第2回研究推進機構会議 (オンライン会議) 研究会 (第二部門 中国関係班)
- 5月16日(火) 第2回法然仏教学研究センター運営会議(オンライン会議)
  - 17日(水) 第3回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 19日(金) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)
- 6月5日(月) 研究会(第三部門 伝宗伝戒班)
  - 7日(水) 第4回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 14日(水) 研究会(第二部門 中国関係班)
  - 16日(金) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン研究会) 研究会(第二部門 中国関係班)
  - 20日 (火) 第3回法然仏教学研究センター運営会議 (オンライン会議)
  - 21日 (水) 第5回研究推進機構会議 (オンライン会議)
  - 27日(火) 研究会(第二部門 中国関係班)
  - 30日(金) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン研究会)

### 2023 (令和5) 年度 佛教大学法然仏教学研究センター活動報告

- 7月10日(月)研究会(第三部門 伝宗伝戒班)
  - 11日 (火) 第4回法然仏教学研究センター運営会議 (オンライン会議)
  - 12日 (水) 第6回研究推進機構会議 (オンライン会議)
- 9月5日 (火) 研究会 (第一部門 『逆修説法』班) (オンライン研究会) 研究会 (第二部門 中国関係班)
  - 13日(水) 第7回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 25日(月) 研究会(第三部門 伝宗伝戒班)
- 10月4日(水) 第8回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 16日(月) 研究会(第一部門 『逆就説法』班)(オンライン研究会)
  - 17日(火) 研究会(第二部門 中国関係班)
  - 18日 (水) 第5回法然仏教学研究センター運営会議 (オンライン会議) 第9回研究推進機構会議 (オンライン会議)
- 11月6日(月) 研究会(第三部門 伝宗伝戒班)
  - 7日(火) 第6回法然仏教学研究センター運営会議(中止)
  - 8日(水) 第10回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 13日(月) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン研究会)
  - 14日 (火) 研究会 (第二部門 中国関係班)
- 12月6日(水) 第11回研究推進機構会議(オンライン会議)
  - 12日(火) 研究会(第二部門 中国関係班)
  - 18日(月) 研究会(第一部門 『逆修説法』班)(オンライン会議)
  - 19日 (火) 第6回法然仏教学研究センター運営会議 (対面)
  - 25日(月) 研究会(第三部門 伝宗伝戒班)(オンライン会議)